
PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

17 
 

2019 

Peran Pendidikan Pesantren Bagi Pendidikan Karakter di Indonesia 
Eko Eddya Supriyanto

1
, Aida Sumayiroh

2
 

1Pendidikan Informatika, STKIP NU Kab. Tegal, Jl. Jend. A. Yani No. 22 Procot Slawi Jawa Tengah, 

Indonesia, email:  ekoeddya@stkipnutegal.ac,id 
1Bimbingan dan Konseling, STKIP NU Kab. Tegal, Jl. Jend. A. Yani No. 22 Procot Slawi Jawa Tengah, 

Indonesia, email:  aida@stkipnutegal.ac.id 

 

Abstrak 

Pesantren merupakan salah satu Lembaga Pendidikan tertua di Indonesia, serta merupakan Pendidikan 

pesantren sangat mengedepankan moral dan etika yang merupakan attitude asli bangsa Indonesia sehingga 

Pendidikan karakter di pesantren sangat terjaga. Pesantren mempunyai peran cukup besar dalam upaya 

mencerdaskan kehidupan bangsa yang merupakan amanat konstitusi kita. 

Metodologi pada kajian ini menggunakan mix methode (kualitatif dan kuantitatif) memfokuskan perhatiannya 

pada aspek budaya pesantren, pola kehidupan santri dan perilaku santri. Lokasi penelitian kajian ini kami 

fokuskan di Pondok Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah Kambangan Kecamatan Lebaksiu Kabupaten 

Tegal. 

Kata Kunci: Pendidikan Pesantren, Pendidikan Karakter, Kurikulum Pesantren 

 

Abstract 

Pesantren is one of the oldest Educational Institutions in Indonesia, and is a boarding school education that 

promotes moral and ethics which is the original attitude of the Indonesian people so that character education 

in boarding schools is very well maintained. Islamic boarding schools have a considerable role in efforts to 

educate the life of the nation which is the mandate of our constitution. 

The methodology in this study uses a mix method (qualitative and quantitative) focusing its attention on 

aspects of culture in Pesantren, the patterns of life of the santri and the behavior of santri. We focused on the 

location of this study in the Misbahul Huda Al-Amiriyah Kambangan Islamic Boarding School in Lebaksiu 

District, Tegal Regency. 

Keyword: Islamic Boarding School Education, Character Education, Islamic Boarding School Curriculum 

 

PENDAHULUAN 

Era milenial dengan berbagai aspek tantangan 

dan hambatannya memerlukan pertahanan diri 

dari bangsa Indonesia untuk melakukan counter 

attack untuk mengahadapi tantangan dan 

hambatan tersebut. Meskipun pengaruh global 

tersebut tidak selamanya harus ditolak mentah-

mentah karena ada beberapa pengaruh positif bagi 

bangsa ini yang bisa diadopsi dengan catatan tidak 

mengikis habis budaya dan attitude bangsa yang 

sudah ada. 

Aspek yang menjadikan pelaksanaan 

Pendidikan karakter menjadi penting adalah 

persoalan moral generasi bangsa yang kian 

memprihatinkan jika dilihat dari aspek 

religiusitas, dari aspek ideologi adalah 

berkembangnya gerakan-gerakan transnasional 

yang semakin kental terutama sebagian umat 

islam yang cenderung ke kanan serta 

mempermasalahkan ideologi negara Pancasila 

yang dipertentangkan dengan agama yang 

dianutnya dalam bentuk pengguliran isu khilafah 

islamiyah. Meskipun organisasi keagamaan yang 

membawa misi khilafiyah tersebut sudah 

dibubarkan oleh pemerintah melalui Kementerian 

Hukum dan HAM dengan pembatalan badan 

hukum organisasi tersebut dengan Surat 

Keputusan bernomor AHU-30.AH.01.08 tahun 

2017. 

Pondok pesantren merupakan salah satu 

model Pendidikan tertua di Indonesia. Oleh sebab 

itu Pendidikan pesantren mewarnai dinamika 

mailto:aida@stkipnutegal.ac.id


PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

18 
 

2019 

Pendidikan yang ada di Indonesia. Pesantren juga 

mempunyai andil bagi negara terutama amanat 

konstitusi dalam bidang pencerdasan anak bangsa 

dan penanaman nilai-nilai karakter bangsa bagi 

generasi bangsa.  

Berkaitan dengan Pendidikan karakter, 

pemerintah sudah menerbitkan peraturan presiden 

nomer 87 tahun 2017 tentang penguatan 

Pendidikan karakter. Pada perpres ini, penguatan 

pendidikan karakter merupakan gerakan dibawah 

tanggung jawab satuan Pendidikan untuk 

memperkuat karakter peserta didik melalui 

harmonisasi olah hati, olah rasa, olah piker, dan 

olah raga dengan pelibatan dan kerja sama antara 

satuan Pendidikan, keluarga, dan masyarakat 

sebagai bagian dari Gerakan Nasional Revolusi 

Mental (GNRM). (Peraturan Presiden No. 87 

Tahun 2017) 

Pendidikan pesantren dalam penguatan 

Pendidikan pesantren masuk dalam Pendidikan 

informal serta pada pasal 7 ayat (4 dan 5) 

sebagaimana kegiatan keagamaan dapat 

dilaksanakan paling sedikit melalui pesantren 

kilat, ceramah keagamaan, karakteristik, retreat. 

Dan/atau baca tulis Al Quran dan kitab suci 

lainnya. 

Pendidikan karakter pada pendidikan 

pesantren yang menyerap nilai-nilai budaya asli 

masyarakat Indonesia diantaranya adalah pola 

gotong royong yang mengendap dalam diri 

masyarakat dan elemen bangsa ini. Karakteristik 

gotong-royong merupakan kebersamaan bukan 

individu, yang kemudian ditularkan oleh Guru 

atau Kiai di pondok pesantren melalui sifat dan 

keteladanannya.(Supriyanto, 2014) 

 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Pondok Pesantren 

1. Pengertian dan Sejarah Pesantren 

Secara etimologi, Ensiklopedia Islam 

memberikan gambaran yang berbeda, 

bahwa kata pesantren berasal dari bahasa 

Tamil yang artinya guru ngaji atau dari 

bahasa India Shastri atau Shastra yang 

berarti buku-buku suci, buku-buku agama 

atau ilmu tentang pengetahuan. 

Pandangan ini diperkuat dengan beberapa 

istilah pesantren “seperti halnya mengaji, 

yang sebenarnya bukan berasal dari 

bahasa Arab, melainkan dari bahasa 

India. (Prasodjo, 1982) 

Apabila mendengar makna pesantren 

itu sendiri, maka orientasi secara 

spontanitas tertuju kepada lembaga 

pendidikan Islam yang diasuh oleh para 

kyai atau ulama dengan mengutamakan 

pendidikan agama disbanding dengan 

pendidikan umum lainya. Dalam 

hubungan dengan pesantren, Abu Hamid 

memberikan definisi sebagai berikut: 

“pesantren adalah suatu pesantren 

bersama untuk mempelajari Ilmu agama, 

kadang-kadang lembaga demikian ini 

mencangkup ruang gerak yang luas sekali 

dan mata pelajaran yang dapat diberikan 

dan meliputi hadist, ilmu kalam, fiqih dan 

ilmu tasawuf. (Hamid, 1978) 

Dari pengertian tersebut, maka dapat 

dipahami bahwa pesantren adalah 

merupakan wadah yang mana di 

dalamnya terdapat santri yang dapat 

diajar dan belajar dengan berbagai ilmu 

agama. Demikian pula sebagai tempat 

untuk menyiapkan kader-kader da’i yang 

professional dibidang penyiaran Islam. 

Santri adalah model manusia yang terbaik 

dalam umat Rasulullah SAW, sebagai 

mana yang disyariatkan dalam sebuah 

Hadist: 

 خَيْرُكُمْ مَهْ تعَلََّمَ الْقرُْآنَ وَعَلَّمَهُ 

Artinya: 

“Sebaik-baik kalian adalah orang yang 

belajar Al-Quran dan yang mengajarkan 

nya.” (HR.Bukhori dari Usman RA) 

Pesantren merupakan salah satu 

lembaga pendidikan agama tertua di 

Indonesia, sebagaimana menurut 

Sunyoto, cerita keberadaan pesantren di 

mulai dari awal dasawarsa ke-4 atau 

sekitar abad ke-15 ketika Raden Rahmat 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

19 
 

2019 

atau Sunan Ampel pertama kali dating ke 

Majapahit untuk menemui Bibinya yang 

dinikahi oleh Raja Majapahit yang masih 

beragama Buddha. Namun ketika Raden 

Rahmat akan kembali pulang ke negeri 

asalnya di Champa, tidak diperkenankan 

oleh Raja Majapahit karena ketika itu 

Champa sedang diserang oleh kerajaan 

Koci. Karena hubungan baik Raden 

Rahmat dengan Raja Majapahit tersebut 

sehingga Raden Rahmat diberi izin untuk 

tinggal di wilayah Ampel yang ketika itu 

sudah banyak komunitas muslim sampai 

ke pesisir daerah Gresik yang kemudian 

mendirikan pondok pesantren di Ampel 

denta. Keberadaan pesantren sendiri pada 

waktu itu terjadi karena adanya akulturasi 

dan asimilasi dari aspek budaya hindu-

buddha dengan islam. Sehingga banyak 

istilah-istilah yang merupakan akulturasi 

dan asimilasi budaya pra-islam seperti 

gelar susuhunan (sunan) yang diberikan 

kepada Raden Rahmat atau Sunan Ampel 

yang memiliki dua makna yaitu pertama, 

sebutan susuhunan atau sunan diberikan 

kepada Raden Rahmat karena kedudukan 

beliau sebagai Raja (Bhupati) Surabaya 

yang berkediaman di Ampel, sehingga 

disebut Susuhunan atau Sunan Ampel. 

Kedua, sebutan susuhunan atau sunan 

diberikan kepada Raden Rahmat karena 

kedudukan sebagai guru suci di Dukuh 

Ampel yang memiliki kewenangan 

melakukan diksha (baiat) kepada siswa-

siswa rohaninya. (Sunyoto, 2015) 

Kata santri sendiri berasal dari kata 

“sastri” sebuah kata dari Bahasa 

Sansekerta yang berarti melek huruf, 

namun ada juga yang berpendapat berasal 

dari Bahasa jawa dari kata cantrik yang 

berarti mengikuti seorang guru kemana 

guru itu pergi menetap (Majid, 1997) 

Pesantren Ampel merupakan cikal 

bakal berdirinya pesantren-pesantren di 

tanah air, sebab para santri setelah 

menyelesaikan studinya merasa 

berkewajiban mengamalkan ilmunya di 

daerah masing-masing bahkan melakukan 

pengembaraan ilmu ke tempat lain. 

Setelah berdiam pada suatu tempat para 

alumni pesantren ampel inti mendirikan 

pesantren-pesantrn dengan mengikuti apa 

yang mereka dapatkan di Pesantren 

Ampel.  

 

2. Budaya Pesantren 

Secara etimologis, Kontjaraningrat 

menyatakan bahwa kata budaya berasal 

dari kata buhayah, Bahasa Senskerta, 

yang merupakan bentuk jamak dari kata 

buddhi yang berarti budi atau akal. 

Dengan demikian, kebudayaan dapat 

dikatakan hal-hal yang berkaitan dengan 

budi dan akal. (Koentjaraningrat, 1976) 

karena berkaitan dengan budi dan akal 

manusia, maka konteksnya menjadi 

semakin luas. Koentjaraningrat kemudian 

menyatakan bahwa kebudayaan 

mempunyai tiga wujud, yaitu:  

1) Wujud kebudayaan sebagai suatu 

kompleks dari ide-ide, gagasan, 

nilai-nilai, norma peraturan dan 

sebagainya; 

2) Wujud kebudayaan sebagai suatu 

komplek aktivitas, kelakuan berpola 

dari manusia dalam masyarakat; 

3) Wujud kebudayaan sebagai benda-

benda hasil karya manusia. 

 

Budaya pesantren mempunyai 

keunikan dan kekhasan tersendiri, seperti 

masa Pendidikan yang tidak tertentu yaitu 

sesuai dengan keinginan santri atau 

keputusan sang Kiai, apabila dipandang 

santri telah cukup menempuh studi 

padanya biasanya sang Kiai 

menganjurkan santri tersebut untuk 

nyanti di tempat lain atau mengamalkan 

ilmunya di daerah masing-masing. Para 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

20 
 

2019 

santri yang tekun biasanya diberi “ijazah” 

dari sang Kiai. 

Keberadaan pesantren pada zaman 

dahulu tidaklah seperti yang ada saat ini. 

Pesantren dahulu lebih menyatu dengan 

masyarakat tidak dibatasi pagar 

(komplek) dan para santri berbaur dengan 

masyarakat sekitar. Bentuk ini masih 

banyak ditemui pada pesantren-pesantren 

kecil di desa-desa Banten, Madura, dan 

sebagian Jawa Tengah dan Jawa Timur. 

Sementara itu menurut Zamakhsari, 

pesantren itu harus memiliki 5 (lima) 

unsur, yaitu ada pondok atau tempat 

santri dan kiai menginap, masjid, kiai, 

santri dan pengajian kitab islam klasik 

yang biasanya disebut kitab kuning. 

Pesantren juga dapat diklasifikasikan dari 

jumlah santri. Pesantren yang santrinya 

kurang dari 1000 dan pengaruhnya hanya 

pada tingkat kabupaten, disebut sebagai 

pesantren kecil; santri antara 1000-2000 

santri dan pengaruhnya pada beberapa 

kabupaten disebut sebagai pesantren 

menengah; bila santrinya lebih dari 2000 

dan pengaruhnya tersebar pada tingkat 

beberapa kabupaten dan propinsi dapat 

digolongkan sebagai pesantren besar. 

(Zamakhsari, 2011) 

Jika dilihat dari segi jenis 

pengetahuan yang diajarkan, pesantren 

terbagi menjadi dua macam. Pertama, 

Pesantren Salaf, yaitu pesantren yang 

mengajarkan kitab islam klasik (kitab 

kuning) saja dan tidak diberikan 

pembelajaran pengetahuan umum. 

Kedua, Pesantren Kholaf, yang selain 

memberikan pembelajaran kitab Islam 

klasik, juga diberikan pengetahuan umum 

dengan jalan membuka sekolah umum di 

lingkungan dan dibawah tanggung jawab 

pesantren (Bakhtiar, 1990) 

Tradisi pesantren sendiri merupakan 

sebuah kerangka sistem Pendidikan islam 

tradisional yang dalam perjalanan 

sejarahnya telah menjadi objek penelitian 

para sarjana yang mempelajari model 

Pendidikan islam di Indonesia. Seperti di 

sampaikan oleh Mc. Cahil dalam 

tulisannya “Islamic Education in 

Indonesia: Learning by Doing” 

memberikan pengertian sebagai berikut 

pesantren is an institution where the 

moslem learn the value and practical of 

social involvent. Pesantren merupakan 

institusi Pendidikan muslim yang 

mempelajari nilai-nilai dan praktik 

keterlibatan sosial kemasyarakatan. 

(Majid, 1997) 

 

3. Pola Pendidikan Pesantren 

Menurut para santri Pendidikan di 

Pondok Pesantren adalah penjara suci, 

meskipun harus jauh dari orang tua, 

belajar hidup mandiri penuh dengan 

tangis air mata. Namun Pendidikan 

dengan pola pondok pesantren akan 

memberikan pelajaran hidup yang sangat 

berharga bagi pribadi santri itu sendiri.  

Dalam struktur Pendidikan nasional, 

pesantren merupakan mata rantai yang 

sangat penting. Hal ini tidak hanya 

karena sejarah kemunculannya yang 

relative lama, akan tetapi juga pesantren 

mempunyai andil yang lumayan besar 

dalam upaya mencerdaskan kehidupan 

bangsa. Jika merunut sejarah, pesantren 

merupakan lembaga pendidikan yang 

berbasis pada masyarakat. 

Pesantren yang merupakan bagian 

dari Pendidikan islam di Indonesia, 

didirikan karena adanya tuntutan dan 

kebutuhan zaman. Hal ini bisa dilihat dari 

perjalanan sejarah yang mana pesantren 

hadir karena kebutuhan dan kewajiban 

dakwah Islamiyah yang sekaligus sebagai 

kawah untuk mencetak kader-kader 

ulama dan dai yang mumpuni sebagai 

harapan bagi bangsa Indonesia. 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

21 
 

2019 

Kelebihan sistem Pendidikan 

pesantren dibandingkan dengan sekolah 

biasa yang tanpa asrama adalah 

santri/siswa berada dalam lingkungan 

kultur Pendidikan yang intens dan tidak 

terputus.  

Ciri pendidikan dalam pondok 

pesantren antara lain adalah adanya 

hubungan yang akrab antara kiai-kiai, 

tunduknya santri kepada kiai, hidup 

hemat dan sederhana, semangat 

menolong antar sesama santri, jiwa 

tolong-menolong dan persaudaraan 

sangat mewarnai pergaulan di pondok 

pesantren, Pendidikan disiplin sangat di 

tekankan dalam kehidupan di pondok 

pesantren, berani menderita, dan 

kehidupan agama yang baik karena 

pesantren adalah tempat pendidikan dan 

pengajaran agama. (Ghazali, 2003) 

Berkembangnya zaman pola 

pendidikan yang ada di pesantren 

mengalami persaingan dari sisi 

mutu/kualitas keluaran (lulusan) lembaga 

pendidikan pesantren tersebut, yang pada 

gilirannya memicu para pengelola untuk 

mendesain bentuk Lembaga pendidikan 

pesantren yang dapat memenuhi tuntutan 

zaman. Sehingga dengan segala 

kemandiriannya, pesantren secara terus-

menerus melakukan upaya pembenahan 

dengan tetap mempertahankan pola 

pendidikan pesantren terutama pada 

pesantren salaf. 

 

B. Pendidikan Karakter 

1. Pengertian Pendidikan Karakter 

Secara harfiah, karakter mempunyai 

arti kualitas mental atau moral, kekuatan 

moral, nama atau reputasinya. Karakter 

dapat diasosiasikan dengan temperamen 

yang memberinya sebuah definisi yang 

menekankan unsur psikososial yang 

kemudian dikaitkan dengan Pendidikan 

dan konteks lingkungan. Karakter dapat 

dipahami dari sudut pandang perilaku 

yang menekankan unsur somatopsikis 

yang dimiliki oleh individu sejak lahir. 

Karakter dapat juga dianggap sama 

dengan kepribadian. (Albertus, 2010) 

Menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, yang dimaksud dengan 

karakter adalah sifat-sifat kejiwaan, 

akhlak atau buda pekerti yang 

membedakan seseorang dari yang lain, 

tabiat, watak. Dengan demikian maka 

yang dimaksud dengan orang berkarakter 

adalah orang yang memiliki watak dan 

kepribadian. Sementara itu Ki Hajar 

Dewantara memberikan Batasan tentang 

karakter, yaitu watak sebagai perpaduan 

semua tabiat manusia yang bersifat tetap 

sehingga menjadi ciri yang dapat 

membedakan orang yang satu dengan 

orang yang lainnya. (Ki Hajar Dewantara 

dalam Sukemi, 2012) 

Menurut Kebijakan Nasional 

Pembangunan Karakter Bangsa (2010), 

Pendidikan karakter dapat dimaknai 

sebagai Pendidikan nilai, Pendidikan budi 

pekerti, Pendidikan moral, Pendidikan 

watak yang bertujuan mengembangkan 

kemampuan peserta didik untuk 

memberikan keputusan baik-buruk, 

memelihara apa yang baik, dan 

mewujudkan kebaikan itu dalam 

kehidupan sehari-hari dengan sepenuh 

hati. 

Sementara itu Sukemi lebih 

mempersempit makna Pendidikan 

karakter, yaitu usaha sadar dan sengaja 

untuk menanamkan berbagai kebiasaan 

yang baik kepada peserta didik sehingga 

mereka mampu bersikap dan berperilaku 

sesuai dengan nilai-nilai yang terkandung 

dalam falsafah Pancasila. (Sukemi, 2012) 

Pendidikan karakter mempunyai 

tujuan sebagaimana tujuan nasional 

bahwa bangsa Indonesia sebagai bangsa 

yang berbudaya yang memiliki akhlak 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

22 
 

2019 

yang tinggi, nilai-nilai luhur, kearifan dan 

budi pekerti sehingga harus di junjung 

tinggi. Dalam mewujudkan bangsa yang 

berbudaya melalui penguatan nilai-nilai 

religious, jujur, toleran, disiplin, bekerja 

keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa 

ingin tahu, semangat kebangsaan, cinta 

tanah air, menghargai prestasi, 

komunikatif, cinta damai, gemar 

membaca, peduli lingkungan, peduli 

sosial, dan bertanggung jawab, perlu 

penguatan pendidikan karakter.  

 

2. Pendidikan Karakter di Indonesia 

Apabila kita cermati, sebagai tindak 

lanjut dari adanya amandemen terhadap 

pasal 31 UUD 1945, kemudian 

diterbitkanlah Undang-Undang No. 20 

Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Dalam pasal 3 Undang-Undang 

Sisdiknas dijelaskan bahwa Pendidikan 

nasional berfungsi mengembangkan 

kemampuan dan membentuk watak serta 

peradaban bangsa yang bermartabat 

dalam rangka mencerdaskan kehidupan 

bangsa, tujuannya untuk 

mengembangkan potensi peserta didik 

agar menjadi manusia yang beriman dan 

bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, 

kreatif, mandiri, dan menjadi warga 

negara yang demokratis serta 

bertanggungjawab.  

Pendidikan karakter merupakan 

upaya perwujudan amanat Pancasila dan 

Pembukaan UUD 1945 yang dilatar 

belakangi oleh realitas permasalahan 

bangsa yang berkembang pada saat ini, 

seperti disorientasi dan belum 

dihayatinya nilai-nilai Pancasila, 

keterbatasan perangkat kebijakan terpadu 

dalam mewujudkan nilai-nilai Pancasila, 

bergesernya nilai etika dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara, memudarnya 

kesadaran terhadap nilai-nilai budaya 

bangsa, ancaman disintegrasi bangsa, 

ancaman paham-paham transnasional, 

dan melemahnya kemandirian bangsa 

(Buku Kebijakan Nasional Pembangunan 

Karakter Bangsa 2010-2025). Untuk 

mewujudkan cita-cita Pendidikan 

karakter sebagaimana diamanatkan dalam 

Pancasila dan Pemmbukaan UUD 1945 

serta mengatasi permasalahan bangsa 

tersebut, maka pemerintah perlu 

menjadikan Pendidikan karakter sebagai 

salah satu program prioritas 

pembangunan nasional. Semangat itu 

secara implisit ditegaskan dalam Rencana 

Pembangunan Jangka Panjang Nasional 

(RPJPN) tahun 2005-2025, dimana 

pendidikan karakter ditempatkan sebagai 

landasan untuk mewujudkan visi 

pembangunan nasional, yaitu 

“Mewujudkan masyarakat berakhlak 

mulia, bermoral, beretika, berbudaya, dan 

beradab berdasarkan falsafah Pancasila.”  

Secara konseptual sebenarnya 

sampai sekarang belum dapat dijumpai 

definisi Pendidikan karakter yang 

lengkap dan komprehensif, karena setiap 

definisi lazimnya hanya menekankan 

pada pentingnya aspek tertentu dan 

mengabaikan aspek lain. Menurut 

Kebijakan Nasional Pembangunan 

Karakter Bangsa (2010), Pendidikan 

karakter dapat dimaknai sebagai 

Pendidikan nilai, Pendidikan budi 

pekerti, Pendidikan moral, Pendidikan 

watak, yang bertujuan mengembangkan 

kemampuan peserta didik untuk 

memberikan keputusan baik buruk, 

memelihara apa yang baik, dan 

mewujudkan kebaikan itu dalam 

kehidupan sehari-hari dengan sepenuh 

hati. 

Nilai-nilai karakter yang 

dikembangkan dalam rangka memperkuat 

pelaksanaan Pendidikan karakter di 

sekolah, telah teridentifikasi 18 nilai yang 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

23 
 

2019 

bersumber dari agama, Pancasila, budaya 

dan tujuan Pendidikan nasional, yaitu: (1) 

religious, (2) jujur, (3) toleransi, (4) 

disiplin, (5) kerja keras, (6) kreatif, (7) 

mandiri, (8) demokratis, (9) rasa ingin 

tahu, (10) semangat kebangsaan, (11) 

cinta tanah air, (12) menghargai prestasi, 

(13) bersahabat/komunikatif, (14) cinta 

damai, (15) gemar membaca, (16) peduli 

lingkungan, (17) peduli sosial, dan (18) 

tanggung jawab. (Hasan, 2010). 

Sekolah harus menentukan prioritas 

dari 18 nilai pembentuk karakter yang 

bertujuan untuk melanjutkan nilai-nilai 

prakondisi yang telah dikembangkan. 

Pemilihan nilai-nilai tersebut beranjak 

dari kepentingan dan kondisi masing-

masing satuan Pendidikan, yang perlu 

diperhatikan adalah analisis konteks, 

sehingga pengimplementasian dapat tepat 

guna. Karena kondisi masing-masing 

satuan Pendidikan yang berbeda tentu 

akan ada perbedaan jenis nilai karakter 

yang dikembangkan. Misalkan di pondok 

pesantren nilai-nilai yang akan 

dikembangkan adalah nilai-nilai 

religiusitas yang lebih dominan meskipun 

juga akan di ajarkan nilai-nilai yang lain 

seperti kejujuran, toleransi, kedisiplinan, 

kemandirian, kerja keras dan nilai-nilai 

lainnya. 

Implementasi Pendidikan karakter di 

Indonesia sangat kompleks variabelnya 

namun tidak ada yang tidak mungkin 

bergantung pada komitmen dari 

pemerintah, apalagi sudah didukung oleh 

pemerintah melalui Perpres nomor 87 

tahun 2017 tentang penguatan Pendidikan 

karakter. Tentu Pendidikan karakter ini 

memerlukan dukungan dari kementerian 

terkait, pemerintah provinsi dan 

pemerintah daerah agar berjalan 

sebagaimana harapan dan tujuan dari 

Pendidikan karakter itu sendiri.  

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Metodologi yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah metodologi campuran (mix methode) 

dengan menggabungkan metode kualitatif yang 

kemudian di lengkapi dengan metode kuantitatif 

sebagai penguat metode dengan menampilkan 

data-data kuantitas. Dalam ranah pengembangan 

riset (Research and Development) metodologi 

campuran sering kali digunakan untuk 

menyeimbangkan metode penelitian dan saling 

menguatkan masing-masing metode jadi bukan 

bermaksud untuk meragukan salah satu dari 

metode yang ada.  

Pesantren salafiyah dengan metode klasiknya 

membutuhkan pendekatan secara komprehensif 

dan deskriptif sebagai sebuah institusi, namun 

juga membutuhkan metode kuantitatif dari sisi 

jumlah santri dan jumlah lulusan yang kemudian 

penulis akan buat dalam bentuk rantai nilai (value 

chain) mengenai input santri, proses pembelajaran 

di pondok pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah 

Kambangan Lebaksiu sampai pada output berupa 

tracer study lulusan. Dari rantai nilai (value chain) 

tersebut akan diketahui pengaruh dari budaya 

pendidikan pesantren bagi perilaku santri di 

masyarakat. 

Untuk melihat transformasi peran pondok 

pesantren dalam pendidikan karakter, penulis 

meminjam bagian dari Soft System Methodology 

(SSM) untuk mengukur relevansi masalah dari 

Pendidikan karakter dengan menggunakan analisis 

CATWOE yang kepanjangan dari Customers, 

Actors, Transformation, Worldview, Owners, dan 

Environmental. (Checkland, 2000) 

 

PEMBAHASAN 

1. Implementasi Pendidikan Karakter di 

Indonesia 

Pendidikan karakter dapat di katakan 

sebagai sebuah sistem yang menanamkan 

nilai-nilai karakter para peserta didik, yang 

mengandung kompenen pengetahuan, 

kesadaran individu, tekad, serta adanya 

kemauan dan tindakan untuk melaksanakan 

nilai-nilai, baik terhadap Tuhan Yang Maha 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

24 
 

2019 

Esa, diri sendiri, sesame manusia, lingkungan, 

maupun bangsa sehingga akan terwujud insan 

kamil. (Isna, 2011) 

Menurut Tadzkirotun Musfiroh karakter 

mengacu pada serangkaian sikap (attitude), 

perilaku (behaviors), motivasi (motivations) 

dan keterampilan (skills) Makna karakter itu 

sendiri sebenarnya berasal dari bahasa Yunani 

yang berarti to mark atau menandai dan 

memfokuskan pada aplikasi nilai kebaikan 

dalam bentuk tindakan atau tingkah laku, 

sehingga orang yang tidak jujur, kejam, rakus 

dan berperilaku jelek dikatakan sebagai orang 

yang berkarakter jelek. Sebaliknya orang 

yang berperilaku sesuai dengan kaidah moral 

dinamakan berkarakter mulia.(Zuhriy, 2011)  

Alasan perlunya Pendidikan karakter 

menurut Lickona ada tujuh alasan 

sebagaimana berikut: (Lickona, 1991) 

(1) Cara terbaik untuk menjamin anak-anak 

(siswa) memiliki kepribadian yang baik 

dalam kehidupan; 

(2) Cara untuk meningkatkan prestasi 

akademik; 

(3) Sebagian siswa tidak dapat membentuk 

karakter yang kuat bagi dirinya ditempat 

lain; 

(4) Persiapan siswa untuk menghormati 

pihak atau orang lain dan dapat hidup 

dalam masyarakat yang beragam; 

(5) Berangkat dari akar masalah yang 

berkaitan dengan problem moral-sosial, 

seperti ketidaksopanan, ketidakjujuran, 

kekerasan, pelanggaran kegiatan seksual, 

dan etos kerja (belajar) yang rendah; 

(6) Persiapan terbaik untuk menyongsong 

perilaku ditempat kerja; 

(7) Pembelajaran nilai-nilai budaya yang 

merupakan bagian dari kerja peradaban. 

 

Bahkan karena sangat pentingnya 

pendidikan karakter ini, pemerintah 

menerbitkan Peraturan Presiden nomer 87 

tahun 2017 tentang penguatan Pendidikan 

karakter yang mana dalam peraturan presiden 

tersebut dijelaskan siapa saja pelaksana dan 

penanggungjawab dari penguatan Pendidikan 

karakter di Indonesia. Sebagaimana 

dijelaskan dalam Pasal 12 ayat (1 sampai 4) 

pelaksanaan PPK ini dikoordinasikan oleh 

Kementerian Koordinator Bidang 

Pembangunan Manusia (Kemenko PMK) 

yang kemudian dilaksanakan oleh 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

(satuan pendidikan jalur Pendidikan formal 

dan informal), Kementerian Agama (satuan 

pendidikan jalur formal dan nonformal), 

Kementerian Dalam Negeri dan Pemerintah 

Daerah. 

 

Penyelenggaraan PPK dilakukan dengan 

menggunakan prinsip sebagai berikut:  

1) Berorientasi pada berkembangnya 

potensi peserta didik secara menyeluruh 

dan terpadu; 

2) Keteladanan dalam penerapan 

Pendidikan karakter pada masing-masing 

lingkungan Pendidikan; 

3) Berlangsung melalui pembiasaan dan 

sepanjang waktu dalam kehidupan sehari-

hari. 

 

Nilai-nilai yang dikembangkan dalam 

Pendidikan budaya dan karakter bangsa 

Indonesia secara khusus diidentifikasi dari 

empat sumber: (1) Agama, (2) Pancasila, (3) 

Budaya, dan (4) Tujuan Pendidikan. Empat 

nilai tersebut mempresentasikan bahwa 

masyarakat Indonesia adalah masyarakat yang 

beragama, oleh karena itu kehidupan 

individu, masyarakat, dan bangsa selalu 

dilandaskan pada ajaran agama. Negara 

Kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas 

prinsip-prinsip kehidupan kebangsaan dan 

kenegaraan yang disebut Pancasila, oleh 

karena itu sudah semestinya kalau Pancasila 

menjadi sumber nilai dalam berkehidupan. 

Posisi budaya sebagai sumber nilai juga tidak 

dapat diabaikan, demikian juga dengan tujuan 

Pendidikan nasional yang didalamnya telah 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

25 
 

2019 

dirumuskan kualitas yang harus dimiliki 

warga negara Indonesia (Puskur, 2010) 

Untuk menerapkan Pendidikan secara 

tepat guna diperlukan strategi pelaksanaan 

Pendidikan karakter yang dapat diterapkan 

pada sekolah atau pondok pesantren yaitu (1) 

pembelajaran (teaching), (2) keteladanan 

(modelling), (3) penguatan (reinforcing), dan 

(4) pembiasaan (habituating). (Sudrajat, 

2011) 

Sangat pentingnya pendidikan karakter 

ini, maka semua pihak harus bahu-membahu 

untuk saling menjalankan perannya dalam 

menjalankan dan melaksanakan Pendidikan 

karakter baik itu dari keluarga, masyarakat, 

lembaga pendidikan, dan pemerintah. 

Dengan demikian, pelaksanaan 

Pendidikan karakter tentu tidak sekedar 

mengajarkan perihal benar dan salah. Akan 

tetapi lebih dari itu, Pendidikan karakter 

memerlukan usaha sadar dan sengaja untuk 

menanamkan berbagai  

 

2. Aspek Pendidikan karakter di Pondok 

Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah 

Pendidikan di pondok pesantren 

khususnya pesantren salaf mempelajari kitab-

kitab klasik yang berkaitan dengan tauhid, 

tasawuf, fiqh dan aqidah ahlaq serta kitab-

kitab lain sebagai bekal kehidupan tidak 

hanya di akhirat tetapi kehidupan dunia para 

santri di masa depan. 

Tahapan proses pembelajaran kitab 

kuning sebagai berikut: (Sumardi, 2012) 

1) santri diberi waktu kurang lebih sepuluh 

hari di pondok untuk bersosialisasi dan 

orientasi pengenalan pesantren. Kegiatan 

ini meliputi pengenalan sesama santri, 

pemahaman aturan-aturan pondok 

pesantren, pengenalan kebiasaan-

kebiasaan yang dilaksanakan di 

pesantren, dan sebagainya. 

2) Santri belum berhubungan langsung 

dengan kiai, namun belajar dahulu 

kepada santri yang senior atau ustadz 

dalam hal; belajar dzikir, barzanji, 

sholawat, doa-doa, baca Al-Qur’an, 

adzan, iqomah, sholat sunah dan fardlu 

dan hal-hal lain baik yang berkenaan 

dengan Pendidikan, pembelajaran, etika, 

tata krama dan sebagainya. 

3) Santri di tes oleh kiai dalam membaca al-

qur’an melalui tadarus sampai khatam 

Al-qur’an. Apabila bacaannya sudah 

baik dan telah menghatamkan Al-qur’an, 

santri tersebut telah lolos seleksi awal. 

4) Tahap selanjutnya santri menjalani tes 

kemampuan ilmu dan praktik Nahwu dan 

Shorof. Penguasaan ilmu dan 

keterampilan Nahwu dan Shorof 

merupakan syarat utama sebelum 

seorang santri belajar kitab kuning. 

Apabila tes Nahwu dan Shorof telah 

lulus, santri diperbolehkan mengikuti 

untuk mengkaji kitab kuning. Jika belum 

lulus, santri tersebut harus belajar Nahwu 

dan Shorof dahulu di level ulla atau 

wusto. 

 

Pendidikan karakter pada pondok 

pesantren ditekankan oleh kiai sebagai figure 

sentral yang kemudian diteruskan kepada 

lurah pondok dalam bentuk peraturan pondok 

pesantren yang harus ditaati oleh semua 

warga pondok pesantren. Dalam hal ini 

pondok pesantren Misbahul Huda Al-

Amiriyah Kambangan mempunyai peraturan 

mengikat berkaitan dengan tata tertib santri di 

lingkungan pondok pesantren. 

Beberapa materi pembentukan karakter 

yang diberikan oleh pondok pesantren 

Misbahul Huda Al-Amiriyah adalah 

achievement motivation training (AMT), 

kedisiplinan, ubudiyah, shalat berjamaah, dan 

pengajian kitab kuning yang dilakukan secara 

teratur kepada para santri. Peraturan yang 

menjadi kebijakan tidak popular bagi santri 

seperti halnya pada pondok pesantren lainnya 

adalah santri dilarang keras membawa 

handphone (HP), laptop dan sepeda motor 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

26 
 

2019 

serta barang-barang berharga. Larangan 

tersebut diberikan untuk membentuk karakter 

dan kekhusyukan para santri dalam mengikuti 

pelajaran di pondok pesantren. (Hasil 

wawancara dengan KH. Syamsul Ma’arif, 

M.Pd.I Pengasuh Ponpes Misbahul Huda Al-

Amiriyah)  

Pembentukan karakter ini tidak hanya 

diterapkan bagi santri mukim, santri-santri 

non-mukim yang juga siswa-siswa pada 

Lembaga Pendidikan dalam naungan pondok 

pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah juga 

diberikan Pendidikan karakter melalui 

pesantren kilat, pada kegiatan tersebut 

harapannya terbentuk siswa yang berjiwa 

santri. (Hasil wawancara dengan Gus Adib 

Khoiruzzaman Pengurus Ponpes Misbahul 

Huda Al-Amiriyah) 

Selain peraturan tersebut, pondok 

pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah juga 

mempunyai tata tertib santri sebagai berikut:  

1) Semua santri wajib menjaga nama baik 

pondok pesantren dan pengasuh 

2) Semua santri wajib mengikuti kegiatan 

pondok 

3) Memenuhi administrasi bulanan paling 

lambat tanggal 10 

4) Semua santri wajib menabung 

5) Apabila akan pulang, harus izin 

pengasuh dan membawa kartu izin 

pondok. Setelah pulang ditanda tangani 

orang tua 

6) Apabila keluar pondok, harus izin 

pengurus dan memakai kartu izin keluar 

serta memakai almamater lengkap 

7) Semua santri wajib sholat berjamaah 

tepat waktu 

8) Semua santri wajib mengikuti diniah 

tepat waktu 

9) Semua santri wajib mengikuti manaqib 

di Masjid 

10) Semua santri wajib berpakaian sopan 

11) Semua santri harus memiliki Kartu 

Identitas Santri (KIS) 

12) Semua santri wajib menjaga ketertiban 

dan inventaris pondok 

13) Semua santri wajib melaksanakan piket 

harian 

14) Semua santri wajib lapor jika kehilangan 

atau menemukan barang 

15) Semua santri wajib lapor pengasuh dan 

pengurus jika memiliki tamu yang ingin 

bermalam. 

 

3. Pengaruh Budaya Pondok Pesantren Terhadap 

Perilaku Santri 

Pengaruh budaya santri terhadap 

perilaku santri sangatlah kental, dimana 

budaya lingkungan masyarakat dan kebiasaan 

dapat membentuk karakter seorang anak. 

Ketika di pondok pesantren pembentukan 

karakter santri mempunyai kualifikasi unggul 

dengan adanya materi fiqh, aqidah maupun 

akhlaq akan memberikan wawasan 

pengetahuan santri tidak hanya pada ranah 

kognitif semata. Melainkan juga dalam 

kontek sikap dan perbuatan sehari-hari. 

Pondok pesantren mempunyai otoritas 

tersendiri dalam membentuk budayanya, 

mengadakan proses belajar dan mengajar 

secara integrative serta komprehensif. 

Kondisi di Pondok Pesantren Misbahul 

Huda Al-Amiriyah Kambangan tidak jauh 

beda dengan pondok salaf lain dalam hal 

majelis. Posisi Kiyai Syamsul sebagai 

pemimpin tertinggi sangat vital dalam dunia 

profan dan dunia religious. Titik temu 

tersebut ada pada tujuan dari pesantren yang 

bermuara pada tafaqquh fi’i-din atau 

mempelajari ilmu agama secara mendalam. 

Meskipun di pesantren Al-Amiriyah sendiri 

tetap mengadopsi pembelajaran ilmu umum 

dengan adanya Madrasah Ibtidaiyah (MI), 

Madrasah Tsanawiyah (MTs) dan Sekolah 

Menengah Kejuruan (SMK).  

Aspek lain yang memuat moral sufistik 

juga terintegrasi dalam bentuk kajian fiqh 

sebagai ilmu pokok yang dipelajari pada 

pondok, ilmu fiqh ini diwarnai oleh pikiran-



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

27 
 

2019 

pikiran sufisme atau fiqh sufistik. Oleh sebab 

itu, integrasi ilmu-ilmu tersebut merupakan 

proyeksi dari pembentukan karakter terhadap 

para santri yang harapannya dapat 

mengarahkan pada kesuksesan hidup para 

lulusannya. Pola tersebut diyakini akan 

memunculkan sikap mental positif pada diri 

santri sehingga membentuk sikap kolektivitas 

yang menjadi dasar terwujudnya culture value 

system (system nilai budaya) yaitu suatu 

rangkaian dari konsepsi-konsepsi abstrak 

yang hidup dalam alam pikiran sebagian besar 

dari seluruh santri, mengenai tidak hanya apa 

yang dianggap penting dan berharga, tetapi 

juga mengenai apa yang dianggap remeh dan 

tidak berharga dalam hidup. Dengan 

demikian, system nilai budaya tidak saja 

berfungsi sebagai suatu pedoman tetapi juga 

suatu pendorong perilaku santri dalam 

kehidupannya, sehingga berfungsi juga 

sebagai suatu sistem tata perilaku santri. 

(Zuhriy, 2011) 

Mengadopsi rantai nilai pada proses 

Pendidikan karakter pada Pendidikan tinggi, 

penulis mencoba membuat skema meskipun 

sebenarnya perlu dibahas dalam sebuah 

Forum Group Discussion (FGD) dengan 

pakar untuk adaptasi skema rantai nilai (value 

chain) ini apabila diterapkan pada institusi 

pondok pesantren. Untuk lebih jelasnya bisa 

dilihat gambar 1.1 dibawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 Rantai Nilai Proses Pendidikan Karakter Pondok Pesantren 

 

Pada gambar diatas lebih fokus pada 

aspek mutu lulusan dari pondok yang sudah 

mendapatkan proses pelayanan Pendidikan di 

Pesantren yang akan muncul output atau 

lulusan yang mempunyai karakter dan 

moralitas yang lebih baik. Dari gambar diatas 

tersebut jika diaplikasikan dalam sebuah 

gambar, proses Pendidikan karakter di 

pondok pesantren  

 

 

 

 

 

P
o
n

d
o
k

 P
es

a
n

tr
en

 

Aktifitas 

Pelayanan 

Pra 

Pelayanan di 

Pesantren 

Proses Pelayanan 

Pendidikan di 

Pesantren 

Pelayanan 

Alumni 

Aktifitas 

Pendukung 

Mutu 

Pendidik

an 

Pengelolaan 

Pesantren yang 

efisien dan 

produktif: SDM, 

keuangan 

Penyediaan 

sarana dan 

prasarana 

yang 

mendukung 

mutu 

Kemandirian 

organisasi 

dan jarungan 

kerjasama 

Struktur Organisasi 

Budaya Organisasi 

Berbagai unit dan satuan kerja di Pesantren 

Manfaat 

yang 

didapat 

pengguna 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

28 
 

2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

Proses Pendidikan Karakter 

Di Pondok Pesantren 

          Output 

 

 

Input 

Calon Santri 

 

          Fedback 

 

 

 

 

 

Gambar 1.2 Proses Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren 

 

Namun setidaknya ada beberapa hal 

yang sebenarnya menarik manakala proses 

pembentukan karakter santri melalui proses 

budaya pendidikan pesantren salaf pada 

Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah 

Kambangan, penulis mencoba 

mentransformasikan peran pondok pesantren 

dalam Pendidikan karakter generasi bangsa 

dalam bentuk analisis CATWOE yang 

dijabarkan sebagai berikut:  

 

 

 

Sekedar pengetahuan, dalam Soft System 

Methodology (SSM) CATWOE analysis ini 

digunakan untuk menguji root definition atau 

masalah terhadap sistem yang ada dalam pola 

pelaksanaan pendidikan karakter. Namun jika 

dirunut terlalu jauh maka penulis melakukan 

pembatasan dalam pembahasan serta 

menempatkan CATWOE analysis ini dalam 

rangka mengetahui transformasi peran 

pondok pesantren dalam Pendidikan karakter. 

Penjelasan dari analisis CATWOE diatas 

adalah sebagai berikut:  

1) Customers 

Customers Pemerintah, Masyarakat 

dan dunia kerja 

Actors Pengurus Pondok 

Pesantren dan Dewan 

Guru 

Transformation 

Process 

Materi Pembentukan 

Karakter Santri/Siswa 

Worldview Terbentuknya Santri 

yang berkarakter 

Owner Masyarakat dan bangsa 

Indonesia 

Environmental 

Constraints 

Kebijakan pendidikan 

karakter, tata tertib, 

budaya pesantren 

Tafaqquh fiddin 

Knowledge 
 

Regulasi 

Pemerintah 

Matri keagamaan 

pembentukan moral 
Life Skill 

Manajemen Pondok Pesantren 

Industri 

Lulusan 

Berkarakter 

Pemerintah 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

29 
 

2019 

Penerima manfaat atau customer dari 

berhasilnya Pendidikan karakter di 

pesantren adalah pemerintah, masyarakat 

dan dunia usaha/kerja. Dengan 

keberhasilan penerapan Pendidikan 

karakter bagi santri/siswa tentu 

memberikan manfaat yang luas bagi 

pemerintah, masyarakat dan dunia kerja. 

2) Actors 

Penentu keberhasilan dari kegiatan 

pembentukan karakter siswa/santri 

adalah pengurus pondok pesantren dan 

dewan guru 

 

3) Transformation Process 

Sebuah program dan kebijakan tentu 

membutuhkan materi yang mempunyai 

capaian-capaian dan target. Maka dalam 

proses pelaksanaan Pendidikan karakter 

di pesantren membutuhkan materi 

pembentukan karakter santri/siswa yang 

disusun dengan melihat kemampuan 

siswa dan disesuaikan dengan kurikulum 

yang sudah ditetapkan. 

4) Worldview 

Sebuah program Pendidikan karakter 

tentu tujuannya adalah terbentuknya 

santri/siswa yang mempunyai karakter 

baik secara akademis, non-akademis 

serta mempunyai moral dan sopan 

santun. 

5) Owner 

Pemilik dari keberhasilan Pendidikan 

karakter adalah pemerintah, keluarga 

santri/siswa, masyarakat dan bangsa 

Indonesia 

6) Environmental Constraints 

Agar program Pendidikan karakter 

berhasil maka dibutuhkan instrumen 

yang tepat seperti paying hukum dari 

pemerintah, komitmen dari pengurus 

untuk menerapkan tata tertib pesantren 

serta budaya pesantren melalui 

keteladanan dari Kiai dan guru. 

 

Sebenarnya untuk dapat mengetahui 

peran pondok pesantren dalam menjalankan 

Pendidikan pesantren perlu pendalaman 

penelitian yang lebih seksama, karena tipikal 

pesantren salaf itu juga berbeda-beda masing-

masing pesantren mempunyai kekhasannya 

tersendiri untuk dapat melihat lebih detail 

perlu kita rinci masing-masing pesantren 

namun tentu membutuhkan waktu yang tidak 

sebentar untuk melakukan penelitian tersebut. 

Akan tetapi, pola ini sedikitnya memberikan 

gambaran mikro bentuk peran Pendidikan 

karakter pada pondok pesantren terutama 

pesantren salaf yang sudah barang tentu ada 

beberapa kesamaan penerapannya di 

pesantren salaf yang lain. 

 

PENUTUP 

Kesadaran moral merupakan sesuatu yang 

penting disamping dengan adanya kemampuan 

intelektual (IQ) juga perlu adanya kemampuan 

mengendalikan emosi (EQ). untuk 

mengembalikan kesadaran moral pada manusia 

tersebut diperlukan adanya Pendidikan karakter 

sebagai jalan yang muaranya pada kemaslahatan 

sesama manusia, agama, bangsa dan negara. 

Kewajiban menerapkan Pendidikan karakter tidak 

hanya ada pada pemerintah dan Lembaga 

Pendidikan saja, pada sekup terkecil lingkungan 

keluarga merupakan bagian terpenting dari 

terbentuknya karakter manusia, masyarakat juga 

harus menjadi pelopor Pendidikan karakter bagi 

generasi mudanya, media massa juga mempunyai 

andil yang sangat penting dalam membentuk 

karakter bangsa. Oleh sebab itu, semua elemen 

bangsa ini harus bahu-membahu bekerjasama 

dalam tanggung jawab ini. 

Pondok pesantren sebagai lembaga 

pendidikan keagamaan asli produk Indonesia juga 

sangat berkepentingan untuk membangun moral 

bangsa melalui Pendidikan agama dan 

kebudayaan Indonesia yang dikemas melalui 

Pendidikan yang khas pada pondok pesantren. 

Sebesar apapun pengaruh globalisasi pada 

Pendidikan pesantren, pondok pesantren harus 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

30 
 

2019 

tetap teguh untuk tetap memberikan khazanah 

budaya bangsa yang sudah dijalankan turun 

temurun oleh para kiai di pesantren. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Kami mengucapkan terima kasih kepada 

pengurus dan pengasuh Pondok Pesantren 

Misbahul Huda Al-Amiriyah yang sudah 

mengijinkan kami untuk melakukan penelitian ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. 2010. Pendidikan 

Karekter: Mengasah Kepekaan Hati 

Nurani. Materi Sarasehan Nasional 

Pendidikan Karakter Ditjen Dikti 

Kemendiknas. Yogyakarta. 15 April 

2010. 

Albertus, Doni Koesoema. 2010. Pendidikan 

Karakter: Strategi Mendidik Anak di 

Zaman Global. Jakarta: Grasindo. 

Aunillah, Nurla Isna. 2011 Panduan 

Menerapkan Pendidikan Karakter di 

Sekolah, Yogyakarta: Laksana 

Bakhtiar, W. (1990). Laporan Penelitian 

Perkembangan Pesantren di Jawa Barat. 

Bandung: Balai Penelitian IAIN Sunan 

Gunung Jati. 

Balitbang Puskur. 2010. Pengembangan 

Pendidikan Budaya dan Karakter 

Bangsa: Pedoman Sekolah. Jakarta: 

Kemdiknas Balitbang Puskur. 

Checkland, Peter. 2000. “Soft System 

Methodology: A ThirtyYear 

Retrospective”. System Research and 

Behavioral Science: John Wiley & 

Sons, Ltd. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: studi 

pandangan hidup kyai dan visinya 

mengenai masa depan Indonesia. 

LP3ES. 

Ghazali, M. Bahri. 2003. Pesantren 

Berwawasan Lingkungan. Jakarta: CV. 

Prasasti. 

Hasan, Said Hamid, dkk. 2010. 

Pengembangan Pendidikan Budaya dan 

Karakter Bangsa. Jakarta: Pusat 

Kurikulum dan Perbukuan Balitbang 

Kemdiknas. 

Kebijakan Nasional Pembangunan Karakter 

Bangsa Tahun 2010-2025. Jakarta: 

Pemerintah Republik Indonesia. 

Koentjaraningrat. 1976. Kebudayaan, 

Mentalitet dan Pembangunan. Jakarta: 

Gramedia. 

Lickona, Thomas. 1991. “Educating for 

Character: How Our School Can Teach 

Respect and Responsibility”. New 

York: Bantam Books. 

Ma’arif, Syamsul. 2012. “Transformative 

Learning Dalam Membangun Pesantren 

Berbasis Multikultural.” Jurnal 

Pembangunan Pendidikan: Fondasi 

dan Aplikasi 1: 58–71. 

Peraturan Presiden Nomor 87 tahun 2017 

Tentang Penguatan Pendidikan 

Karakter. 

Sjarkawi. 2006. Pembentukan Kepribadian 

Anak: Peran Moral, Intelektual, 

Emosional dan Sosial sebagai Wujud 

Integritas Membangun Jatidiri. Jakarta: 

Aksara. 

Sukemi, M. Buchory. 2012. Implementasi 

Pendidikan Karakter di Indonesia 

Dalam Seting Sekolah. Yogyakarta: 

Seminar Ikatan Alumni (IKA) 

Universitas Negeri Yogyakarta, 

“Implementasi Pendidikan Karakter 

dalam Membangun Bangsa. 

Sumardi, Kamin (FPTK Universitas 

Pendidikan Indonesia Bandung). 2012. 

“Portrait of Character Education in 

Salafiah Boarding School.” Jurnal 

Pendidikan Karakter 3. 

Sunyoto, Agus. 2015. Atlas Walisongo Buku 

Pertama yang Mengunkap Wali Songo 

sebagai Fakta Sejarah. Malang: Pustaka 

Iman. 

SUPRIYANTO, E. E. S. E. E. PENERAPAN 

NILAI-NILAI PANCASILA DALAM 

KEBIJAKAN EKONOMI DI 



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II  
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia 
ISBN : 978-623-7619-03-1 
 

31 
 

2019 

KABUPATEN TEGAL 2009-2014. 

Politika: Jurnal Ilmu Politik, 4(1), 80-

88.  

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 

Tentang Sistem Pendidikan Nasional 

Zuhriy, M Syaifuddien (UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta). 2011. “Budaya Pesantren 

Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok 

Pesantren Salaf” Walisongo 19. 


