PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II 2019
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

Peran Pendidikan Pesantren Bagi Pendidikan Karakter di Indonesia

Eko Eddya Supriyanto®, Aida Sumayiroh?
Pendidikan Informatika, STKIP NU Kab. Tegal, JI. Jend. A. Yani No. 22 Procot Slawi Jawa Tengah,
Indonesia, email: ekoeddya@stkipnutegal.ac,id
IBimbingan dan Konseling, STKIP NU Kab. Tegal, JI. Jend. A. Yani No. 22 Procot Slawi Jawa Tengah,
Indonesia, email: aida@stkipnutegal.ac.id

Abstrak
Pesantren merupakan salah satu Lembaga Pendidikan tertua di Indonesia, serta merupakan Pendidikan
pesantren sangat mengedepankan moral dan etika yang merupakan attitude asli bangsa Indonesia sehingga
Pendidikan karakter di pesantren sangat terjaga. Pesantren mempunyai peran cukup besar dalam upaya
mencerdaskan kehidupan bangsa yang merupakan amanat konstitusi kita.
Metodologi pada kajian ini menggunakan mix methode (kualitatif dan kuantitatif) memfokuskan perhatiannya
pada aspek budaya pesantren, pola kehidupan santri dan perilaku santri. Lokasi penelitian kajian ini kami
fokuskan di Pondok Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah Kambangan Kecamatan Lebaksiu Kabupaten
Tegal.
Kata Kunci: Pendidikan Pesantren, Pendidikan Karakter, Kurikulum Pesantren

Abstract
Pesantren is one of the oldest Educational Institutions in Indonesia, and is a boarding school education that
promotes moral and ethics which is the original attitude of the Indonesian people so that character education
in boarding schools is very well maintained. Islamic boarding schools have a considerable role in efforts to
educate the life of the nation which is the mandate of our constitution.
The methodology in this study uses a mix method (qualitative and quantitative) focusing its attention on
aspects of culture in Pesantren, the patterns of life of the santri and the behavior of santri. We focused on the
location of this study in the Misbahul Huda Al-Amiriyah Kambangan Islamic Boarding School in Lebaksiu
District, Tegal Regency.
Keyword: Islamic Boarding School Education, Character Education, Islamic Boarding School Curriculum

PENDAHULUAN berkembangnya gerakan-gerakan transnasional
Era milenial dengan berbagai aspek tantangan yang semakin kental terutama sebagian umat
dan hambatannya memerlukan pertahanan diri islam yang cenderung ke kanan serta
dari bangsa Indonesia untuk melakukan counter mempermasalahkan ideologi negara Pancasila
attack untuk mengahadapi tantangan dan yang dipertentangkan dengan agama Yyang
hambatan tersebut. Meskipun pengaruh global dianutnya dalam bentuk pengguliran isu khilafah
tersebut tidak selamanya harus ditolak mentah- islamiyah. Meskipun organisasi keagamaan yang
mentah karena ada beberapa pengaruh positif bagi membawa misi  khilafiyah tersebut sudah
bangsa ini yang bisa diadopsi dengan catatan tidak dibubarkan oleh pemerintah melalui Kementerian
mengikis habis budaya dan attitude bangsa yang Hukum dan HAM dengan pembatalan badan
sudah ada. hukum organisasi  tersebut dengan Surat
Aspek yang menjadikan  pelaksanaan Keputusan bernomor AHU-30.AH.01.08 tahun
Pendidikan karakter menjadi penting adalah 2017.
persoalan moral generasi bangsa yang Kkian Pondok pesantren merupakan salah satu
memprihatinkan  jika  dilihat dari  aspek model Pendidikan tertua di Indonesia. Oleh sebab
religiusitas, dari aspek ideologi adalah itu Pendidikan pesantren mewarnai dinamika

17


mailto:aida@stkipnutegal.ac.id

PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia

ISBN : 978-623-7619-03-1

Pendidikan yang ada di Indonesia. Pesantren juga
mempunyai andil bagi negara terutama amanat
konstitusi dalam bidang pencerdasan anak bangsa
dan penanaman nilai-nilai karakter bangsa bagi
generasi bangsa.

Berkaitan dengan Pendidikan karakter,
pemerintah sudah menerbitkan peraturan presiden
nomer 87 tahun 2017 tentang penguatan
Pendidikan karakter. Pada perpres ini, penguatan
pendidikan karakter merupakan gerakan dibawah
tanggung jawab satuan Pendidikan untuk
memperkuat karakter peserta didik melalui
harmonisasi olah hati, olah rasa, olah piker, dan
olah raga dengan pelibatan dan kerja sama antara
satuan Pendidikan, keluarga, dan masyarakat
sebagai bagian dari Gerakan Nasional Revolusi
Mental (GNRM). (Peraturan Presiden No. 87
Tahun 2017)

Pendidikan pesantren dalam penguatan
Pendidikan pesantren masuk dalam Pendidikan
informal serta pada pasal 7 ayat (4 dan 5)
sebagaimana  kegiatan =~ keagamaan  dapat
dilaksanakan paling sedikit melalui pesantren
kilat, ceramah keagamaan, Kkarakteristik, retreat.
Dan/atau baca tulis Al Quran dan kitab suci
lainnya.

Pendidikan  karakter —pada pendidikan
pesantren yang menyerap nilai-nilai budaya asli
masyarakat Indonesia diantaranya adalah pola
gotong royong yang mengendap dalam diri
masyarakat dan elemen bangsa ini. Karakteristik
gotong-royong merupakan kebersamaan bukan
individu, yang kemudian ditularkan oleh Guru
atau Kiai di pondok pesantren melalui sifat dan
keteladanannya.(Supriyanto, 2014)

TINJAUAN PUSTAKA
A. Pondok Pesantren
1. Pengertian dan Sejarah Pesantren
Secara etimologi, Ensiklopedia Islam
memberikan gambaran yang berbeda,
bahwa kata pesantren berasal dari bahasa
Tamil yang artinya guru ngaji atau dari
bahasa India Shastri atau Shastra yang
berarti buku-buku suci, buku-buku agama

18

atau ilmu tentang  pengetahuan.
Pandangan ini diperkuat dengan beberapa
istilah pesantren “seperti halnya mengaji,
yang sebenarnya bukan berasal dari
bahasa Arab, melainkan dari bahasa
India. (Prasodjo, 1982)

Apabila mendengar makna pesantren
itu sendiri, maka orientasi secara
spontanitas tertuju kepada lembaga
pendidikan Islam yang diasuh oleh para
kyai atau ulama dengan mengutamakan
pendidikan agama dishanding dengan
pendidikan  umum  lainya.  Dalam
hubungan dengan pesantren, Abu Hamid
memberikan definisi sebagai berikut:
“pesantren adalah suatu  pesantren
bersama untuk mempelajari IImu agama,
kadang-kadang lembaga demikian ini
mencangkup ruang gerak yang luas sekali
dan mata pelajaran yang dapat diberikan
dan meliputi hadist, ilmu kalam, figih dan
ilmu tasawuf. (Hamid, 1978)

Dari pengertian tersebut, maka dapat
dipahami  bahwa pesantren adalah
merupakan wadah yang mana di
dalamnya terdapat santri yang dapat
diajar dan belajar dengan berbagai ilmu
agama. Demikian pula sebagai tempat
untuk menyiapkan kader-kader da’i yang
professional dibidang penyiaran Islam.
Santri adalah model manusia yang terbaik
dalam umat Rasulullah SAW, sebagai
mana yang disyariatkan dalam sebuah
Hadist: ) )

Artinya:

“Sebaik-baik kalian adalah orang yang
belajar Al-Quran dan yang mengajarkan
nya.” (HR.Bukhori dari Usman RA)

Pesantren merupakan salah satu
lembaga pendidikan agama tertua di
Indonesia, sebagaimana menurut
Sunyoto, cerita keberadaan pesantren di
mulai dari awal dasawarsa ke-4 atau
sekitar abad ke-15 ketika Raden Rahmat

2019



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

atau Sunan Ampel pertama kali dating ke
Majapahit untuk menemui Bibinya yang
dinikahi oleh Raja Majapahit yang masih
beragama Buddha. Namun ketika Raden
Rahmat akan kembali pulang ke negeri
asalnya di Champa, tidak diperkenankan
oleh Raja Majapahit karena ketika itu
Champa sedang diserang oleh kerajaan
Koci. Karena hubungan baik Raden
Rahmat dengan Raja Majapahit tersebut
sehingga Raden Rahmat diberi izin untuk
tinggal di wilayah Ampel yang ketika itu
sudah banyak komunitas muslim sampai
ke pesisir daerah Gresik yang kemudian
mendirikan pondok pesantren di Ampel
denta. Keberadaan pesantren sendiri pada
waktu itu terjadi karena adanya akulturasi
dan asimilasi dari aspek budaya hindu-
buddha dengan islam. Sehingga banyak
istilah-istilah yang merupakan akulturasi
dan asimilasi budaya pra-islam seperti
gelar susuhunan (sunan) yang diberikan
kepada Raden Rahmat atau Sunan Ampel
yang memiliki dua makna yaitu pertama,
sebutan susuhunan atau sunan diberikan
kepada Raden Rahmat karena kedudukan
beliau sebagai Raja (Bhupati) Surabaya
yang berkediaman di Ampel, sehingga
disebut Susuhunan atau Sunan Ampel.
Kedua, sebutan susuhunan atau sunan
diberikan kepada Raden Rahmat karena
kedudukan sebagai guru suci di Dukuh
Ampel yang memiliki kewenangan
melakukan diksha (baiat) kepada siswa-
siswa rohaninya. (Sunyoto, 2015)

Kata santri sendiri berasal dari kata
“sastri”  sebuah kata dari Bahasa
Sansekerta yang berarti melek huruf,
namun ada juga yang berpendapat berasal
dari Bahasa jawa dari kata cantrik yang
berarti mengikuti seorang guru kemana
guru itu pergi menetap (Majid, 1997)

Pesantren Ampel merupakan cikal
bakal berdirinya pesantren-pesantren di
tanah air, sebab para santri setelah

19

menyelesaikan studinya merasa
berkewajiban mengamalkan ilmunya di
daerah masing-masing bahkan melakukan
pengembaraan ilmu ke tempat lain.
Setelah berdiam pada suatu tempat para
alumni pesantren ampel inti mendirikan
pesantren-pesantrn dengan mengikuti apa
yang mereka dapatkan di Pesantren
Ampel.

Budaya Pesantren
Secara etimologis, Kontjaraningrat

menyatakan bahwa kata budaya berasal
dari kata buhayah, Bahasa Senskerta,
yang merupakan bentuk jamak dari kata
buddhi yang berarti budi atau akal.
Dengan demikian, kebudayaan dapat
dikatakan hal-hal yang berkaitan dengan
budi dan akal. (Koentjaraningrat, 1976)
karena berkaitan dengan budi dan akal
manusia, maka konteksnya menjadi
semakin luas. Koentjaraningrat kemudian
menyatakan bahwa kebudayaan
mempunyai tiga wujud, yaitu:

1) Wujud kebudayaan sebagai suatu
kompleks dari ide-ide, gagasan,
nilai-nilai, norma peraturan dan
sebagainya;

2) Wujud kebudayaan sebagai suatu
komplek aktivitas, kelakuan berpola
dari manusia dalam masyarakat;

3) Woujud kebudayaan sebagai benda-
benda hasil karya manusia.

Budaya pesantren  mempunyai
keunikan dan kekhasan tersendiri, seperti
masa Pendidikan yang tidak tertentu yaitu
sesuai dengan Kkeinginan santri atau
keputusan sang Kiai, apabila dipandang
santri telah cukup menempuh studi
padanya biasanya sang Kiali
menganjurkan  santri  tersebut  untuk
nyanti di tempat lain atau mengamalkan
ilmunya di daerah masing-masing. Para



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

santri yang tekun biasanya diberi “ijazah”
dari sang Kiai.

Keberadaan pesantren pada zaman
dahulu tidaklah seperti yang ada saat ini.
Pesantren dahulu lebih menyatu dengan
masyarakat  tidak  dibatasi  pagar
(komplek) dan para santri berbaur dengan
masyarakat sekitar. Bentuk ini masih
banyak ditemui pada pesantren-pesantren
kecil di desa-desa Banten, Madura, dan
sebagian Jawa Tengah dan Jawa Timur.

Sementara itu menurut Zamakhsari,
pesantren itu harus memiliki 5 (lima)
unsur, yaitu ada pondok atau tempat
santri dan kiai menginap, masjid, Kkiai,
santri dan pengajian kitab islam klasik
yang biasanya disebut kitab kuning.
Pesantren juga dapat diklasifikasikan dari
jumlah santri. Pesantren yang santrinya
kurang dari 1000 dan pengaruhnya hanya
pada tingkat kabupaten, disebut sebagai
pesantren Kecil; santri antara 1000-2000
santri dan pengaruhnya pada beberapa
kabupaten disebut sebagai pesantren
menengah; bila santrinya lebih dari 2000
dan pengaruhnya tersebar pada tingkat
beberapa kabupaten dan propinsi dapat
digolongkan sebagai pesantren besar.
(Zamakhsari, 2011)

Jika dilihat dari segi jenis
pengetahuan yang diajarkan, pesantren
terbagi menjadi dua macam. Pertama,
Pesantren Salaf, yaitu pesantren yang
mengajarkan Kitab islam klasik (kitab
kuning) saja dan tidak diberikan
pembelajaran pengetahuan umum.
Kedua, Pesantren Kholaf, yang selain
memberikan pembelajaran kitab Islam
klasik, juga diberikan pengetahuan umum
dengan jalan membuka sekolah umum di
lingkungan dan dibawah tanggung jawab
pesantren (Bakhtiar, 1990)

Tradisi pesantren sendiri merupakan
sebuah kerangka sistem Pendidikan islam
tradisional yang dalam perjalanan

20

sejarahnya telah menjadi objek penelitian
para sarjana yang mempelajari model
Pendidikan islam di Indonesia. Seperti di
sampaikan oleh Mc. Cahil dalam
tulisannya  “Islamic  Education in
Indonesia:  Learning by  Doing”
memberikan pengertian sebagai berikut
pesantren is an institution where the
moslem learn the value and practical of
social involvent. Pesantren merupakan
institusi  Pendidikan  muslim  yang
mempelajari  nilai-nilai  dan  praktik
keterlibatan ~ sosial ~ kemasyarakatan.
(Majid, 1997)

Pola Pendidikan Pesantren

Menurut para santri Pendidikan di
Pondok Pesantren adalah penjara suci,
meskipun harus jauh dari orang tua,
belajar hidup mandiri penuh dengan
tangis air mata. Namun Pendidikan
dengan pola pondok pesantren akan
memberikan pelajaran hidup yang sangat
berharga bagi pribadi santri itu sendiri.

Dalam struktur Pendidikan nasional,
pesantren merupakan mata rantai yang
sangat penting. Hal ini tidak hanya
karena sejarah kemunculannya yang
relative lama, akan tetapi juga pesantren
mempunyai andil yang lumayan besar
dalam upaya mencerdaskan kehidupan
bangsa. Jika merunut sejarah, pesantren
merupakan lembaga pendidikan yang
berbasis pada masyarakat.

Pesantren yang merupakan bagian
dari Pendidikan islam di Indonesia,
didirikan karena adanya tuntutan dan
kebutuhan zaman. Hal ini bisa dilihat dari
perjalanan sejarah yang mana pesantren
hadir karena kebutuhan dan kewajiban
dakwah Islamiyah yang sekaligus sebagai
kawah untuk mencetak kader-kader
ulama dan dai yang mumpuni sebagai
harapan bagi bangsa Indonesia.



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

Kelebihan sistem Pendidikan
pesantren dibandingkan dengan sekolah
biasa yang tanpa asrama adalah
santri/siswa berada dalam lingkungan
kultur Pendidikan yang intens dan tidak
terputus.

Ciri pendidikan dalam pondok
pesantren antara lain adalah adanya
hubungan yang akrab antara Kkiai-kiai,
tunduknya santri kepada kiai, hidup
hemat dan  sederhana,  semangat
menolong antar sesama santri, jiwa
tolong-menolong  dan  persaudaraan
sangat mewarnai pergaulan di pondok
pesantren, Pendidikan disiplin sangat di
tekankan dalam kehidupan di pondok
pesantren,  berani  menderita, dan
kehidupan agama yang baik karena
pesantren adalah tempat pendidikan dan
pengajaran agama. (Ghazali, 2003)

Berkembangnya zaman pola
pendidikan yang ada di pesantren
mengalami  persaingan  dari  sisi
mutu/kualitas keluaran (lulusan) lembaga
pendidikan pesantren tersebut, yang pada
gilirannya memicu para pengelola untuk
mendesain bentuk Lembaga pendidikan
pesantren yang dapat memenuhi tuntutan
zaman.  Sehingga dengan  segala
kemandiriannya, pesantren secara terus-
menerus melakukan upaya pembenahan
dengan tetap mempertahankan pola
pendidikan pesantren terutama pada
pesantren salaf.

B. Pendidikan Karakter

1.

Pengertian Pendidikan Karakter

Secara harfiah, karakter mempunyai
arti kualitas mental atau moral, kekuatan
moral, nama atau reputasinya. Karakter
dapat diasosiasikan dengan temperamen
yang memberinya sebuah definisi yang
menekankan unsur psikososial yang
kemudian dikaitkan dengan Pendidikan
dan konteks lingkungan. Karakter dapat

21

dipahami dari sudut pandang perilaku
yang menekankan unsur somatopsikis
yang dimiliki oleh individu sejak lahir.
Karakter dapat juga dianggap sama
dengan kepribadian. (Albertus, 2010)

Menurut Kamus Besar Bahasa
Indonesia, yang dimaksud dengan
karakter adalah sifat-sifat kejiwaan,
akhlak atau buda pekerti yang
membedakan seseorang dari yang lain,
tabiat, watak. Dengan demikian maka
yang dimaksud dengan orang berkarakter
adalah orang yang memiliki watak dan
kepribadian. Sementara itu Ki Hajar
Dewantara memberikan Batasan tentang
karakter, yaitu watak sebagai perpaduan
semua tabiat manusia yang bersifat tetap
sehingga menjadi ciri yang dapat
membedakan orang yang satu dengan
orang yang lainnya. (Ki Hajar Dewantara
dalam Sukemi, 2012)

Menurut Kebijakan Nasional
Pembangunan Karakter Bangsa (2010),
Pendidikan karakter dapat dimaknai
sebagai Pendidikan nilai, Pendidikan budi
pekerti, Pendidikan moral, Pendidikan
watak yang bertujuan mengembangkan
kemampuan  peserta  didik  untuk
memberikan  keputusan  baik-buruk,
memelihara apa yang baik, dan
mewujudkan  kebaikan  itu  dalam
kehidupan sehari-hari dengan sepenuh
hati.

Sementara  itu  Sukemi lebih
mempersempit makna Pendidikan
karakter, yaitu usaha sadar dan sengaja
untuk menanamkan berbagai kebiasaan
yang baik kepada peserta didik sehingga
mereka mampu bersikap dan berperilaku
sesuai dengan nilai-nilai yang terkandung
dalam falsafah Pancasila. (Sukemi, 2012)

Pendidikan  karakter mempunyai
tujuan sebagaimana tujuan nasional
bahwa bangsa Indonesia sebagai bangsa
yang berbudaya yang memiliki akhlak

2019



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

yang tinggi, nilai-nilai luhur, kearifan dan
budi pekerti sehingga harus di junjung
tinggi. Dalam mewujudkan bangsa yang
berbudaya melalui penguatan nilai-nilai
religious, jujur, toleran, disiplin, bekerja
keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa
ingin tahu, semangat kebangsaan, cinta
tanah  air, menghargai prestasi,
komunikatif, cinta damai, gemar
membaca, peduli lingkungan, peduli
sosial, dan bertanggung jawab, perlu
penguatan pendidikan karakter.

Pendidikan Karakter di Indonesia

Apabila kita cermati, sebagai tindak
lanjut dari adanya amandemen terhadap
pasal 31 UUD 1945, kemudian
diterbitkanlah Undang-Undang No. 20
Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Dalam pasal 3 Undang-Undang
Sisdiknas dijelaskan bahwa Pendidikan
nasional  berfungsi  mengembangkan
kemampuan dan membentuk watak serta
peradaban bangsa yang bermartabat
dalam rangka mencerdaskan kehidupan
bangsa, tujuannya untuk
mengembangkan potensi peserta didik
agar menjadi manusia yang beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap,
kreatif, mandiri, dan menjadi warga
negara yang demokratis serta
bertanggungjawab.

Pendidikan  karakter — merupakan
upaya perwujudan amanat Pancasila dan
Pembukaan UUD 1945 vyang dilatar
belakangi oleh realitas permasalahan
bangsa yang berkembang pada saat ini,
seperti disorientasi dan belum
dihayatinya nilai-nilai Pancasila,
keterbatasan perangkat kebijakan terpadu
dalam mewujudkan nilai-nilai Pancasila,
bergesernya nilai etika dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara, memudarnya
kesadaran terhadap nilai-nilai budaya

22

bangsa, ancaman disintegrasi bangsa,
ancaman paham-paham transnasional,
dan melemahnya kemandirian bangsa
(Buku Kebijakan Nasional Pembangunan
Karakter Bangsa 2010-2025). Untuk
mewujudkan cita-cita Pendidikan
karakter sebagaimana diamanatkan dalam
Pancasila dan Pemmbukaan UUD 1945
serta mengatasi permasalahan bangsa
tersebut, maka  pemerintah  perlu
menjadikan Pendidikan karakter sebagai
salah satu program prioritas
pembangunan nasional. Semangat itu
secara implisit ditegaskan dalam Rencana
Pembangunan Jangka Panjang Nasional
(RPJPN) tahun 2005-2025, dimana
pendidikan karakter ditempatkan sebagai
landasan  untuk  mewujudkan  visi
pembangunan nasional, yaitu
“Mewujudkan  masyarakat berakhlak
mulia, bermoral, beretika, berbudaya, dan
beradab berdasarkan falsafah Pancasila.”

Secara  konseptual  sebenarnya
sampai sekarang belum dapat dijumpai
definisi  Pendidikan  karakter yang
lengkap dan komprehensif, karena setiap
definisi lazimnya hanya menekankan
pada pentingnya aspek tertentu dan
mengabaikan  aspek lain.  Menurut
Kebijakan ~ Nasional =~ Pembangunan
Karakter Bangsa (2010), Pendidikan
karakter ~ dapat dimaknai  sebagai
Pendidikan nilai, Pendidikan  budi
pekerti, Pendidikan moral, Pendidikan
watak, yang bertujuan mengembangkan
kemampuan  peserta  didik  untuk
memberikan  keputusan baik buruk,
memelihara apa yang baik, dan
mewujudkan  kebaikan itu  dalam
kehidupan sehari-hari dengan sepenuh
hati.

Nilai-nilai karakter yang
dikembangkan dalam rangka memperkuat
pelaksanaan Pendidikan karakter di
sekolah, telah teridentifikasi 18 nilai yang



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia

ISBN : 978-623-7619-03-1

bersumber dari agama, Pancasila, budaya
dan tujuan Pendidikan nasional, yaitu: (1)
religious, (2) jujur, (3) toleransi, (4)
disiplin, (5) kerja keras, (6) kreatif, (7)
mandiri, (8) demokratis, (9) rasa ingin
tahu, (10) semangat kebangsaan, (11)
cinta tanah air, (12) menghargai prestasi,
(13) bersahabat/komunikatif, (14) cinta
damai, (15) gemar membaca, (16) peduli
lingkungan, (17) peduli sosial, dan (18)
tanggung jawab. (Hasan, 2010).

Sekolah harus menentukan prioritas
dari 18 nilai pembentuk karakter yang
bertujuan untuk melanjutkan nilai-nilai
prakondisi yang telah dikembangkan.
Pemilihan nilai-nilai tersebut beranjak
dari kepentingan dan kondisi masing-
masing satuan Pendidikan, yang perlu
diperhatikan adalah analisis konteks,
sehingga pengimplementasian dapat tepat
guna. Karena kondisi masing-masing
satuan Pendidikan yang berbeda tentu
akan ada perbedaan jenis nilai karakter
yang dikembangkan. Misalkan di pondok
pesantren nilai-nilai yang akan
dikembangkan adalah nilai-nilai
religiusitas yang lebih dominan meskipun
juga akan di ajarkan nilai-nilai yang lain
seperti kejujuran, toleransi, kedisiplinan,
kemandirian, kerja keras dan nilai-nilai
lainnya.

Implementasi Pendidikan karakter di
Indonesia sangat kompleks variabelnya
namun tidak ada yang tidak mungkin
bergantung pada  komitmen  dari
pemerintah, apalagi sudah didukung oleh
pemerintah melalui Perpres nomor 87
tahun 2017 tentang penguatan Pendidikan
karakter. Tentu Pendidikan karakter ini
memerlukan dukungan dari kementerian
terkait,  pemerintah  provinsi  dan
pemerintah  daerah  agar  berjalan
sebagaimana harapan dan tujuan dari
Pendidikan karakter itu sendiri.

23

METODOLOGI PENELITIAN

Metodologi yang digunakan dalam penelitian
ini adalah metodologi campuran (mix methode)
dengan menggabungkan metode kualitatif yang
kemudian di lengkapi dengan metode kuantitatif
sebagai penguat metode dengan menampilkan
data-data kuantitas. Dalam ranah pengembangan
riset (Research and Development) metodologi
campuran  sering kali  digunakan  untuk
menyeimbangkan metode penelitian dan saling
menguatkan masing-masing metode jadi bukan
bermaksud untuk meragukan salah satu dari
metode yang ada.

Pesantren salafiyah dengan metode klasiknya
membutuhkan pendekatan secara komprehensif
dan deskriptif sebagai sebuah institusi, namun
juga membutuhkan metode kuantitatif dari sisi
jumlah santri dan jumlah lulusan yang kemudian
penulis akan buat dalam bentuk rantai nilai (value
chain) mengenai input santri, proses pembelajaran
di pondok pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah
Kambangan Lebaksiu sampai pada output berupa
tracer study lulusan. Dari rantai nilai (value chain)
tersebut akan diketahui pengaruh dari budaya
pendidikan pesantren bagi perilaku santri di
masyarakat.

Untuk melihat transformasi peran pondok
pesantren dalam pendidikan karakter, penulis
meminjam bagian dari Soft System Methodology
(SSM) untuk mengukur relevansi masalah dari
Pendidikan karakter dengan menggunakan analisis
CATWOE vyang kepanjangan dari Customers,
Actors, Transformation, Worldview, Owners, dan
Environmental. (Checkland, 2000)

PEMBAHASAN
1. Implementasi Pendidikan  Karakter di
Indonesia

Pendidikan karakter dapat di katakan
sebagai sebuah sistem yang menanamkan
nilai-nilai karakter para peserta didik, yang
mengandung kompenen pengetahuan,
kesadaran individu, tekad, serta adanya
kemauan dan tindakan untuk melaksanakan
nilai-nilai, baik terhadap Tuhan Yang Maha

2019



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

Esa, diri sendiri, sesame manusia, lingkungan,
maupun bangsa sehingga akan terwujud insan
kamil. (Isna, 2011)

Menurut Tadzkirotun Musfiroh karakter
mengacu pada serangkaian sikap (attitude),
perilaku (behaviors), motivasi (motivations)
dan keterampilan (skills) Makna karakter itu
sendiri sebenarnya berasal dari bahasa Yunani
yang berarti to mark atau menandai dan
memfokuskan pada aplikasi nilai kebaikan
dalam bentuk tindakan atau tingkah laku,
sehingga orang yang tidak jujur, kejam, rakus
dan berperilaku jelek dikatakan sebagai orang
yang berkarakter jelek. Sebaliknya orang
yang berperilaku sesuai dengan kaidah moral
dinamakan berkarakter mulia.(Zuhriy, 2011)

Alasan perlunya Pendidikan karakter
menurut  Lickona ada tujuh  alasan
sebagaimana berikut: (Lickona, 1991)

(1) Cara terbaik untuk menjamin anak-anak
(siswa) memiliki kepribadian yang baik
dalam kehidupan;

(2) Cara untuk meningkatkan
akademik;

(3) Sebagian siswa tidak dapat membentuk
karakter yang kuat bagi dirinya ditempat
lain;

(4) Persiapan siswa untuk menghormati
pihak atau orang lain dan dapat hidup
dalam masyarakat yang beragam;

(5) Berangkat dari akar masalah yang
berkaitan dengan problem moral-sosial,
seperti  ketidaksopanan, ketidakjujuran,
kekerasan, pelanggaran kegiatan seksual,
dan etos kerja (belajar) yang rendah;

(6) Persiapan terbaik untuk menyongsong
perilaku ditempat kerja;

(7) Pembelajaran nilai-nilai budaya yang
merupakan bagian dari kerja peradaban.

prestasi

Bahkan karena sangat pentingnya
pendidikan  Kkarakter  ini,  pemerintah
menerbitkan Peraturan Presiden nomer 87
tahun 2017 tentang penguatan Pendidikan
karakter yang mana dalam peraturan presiden

24

tersebut dijelaskan siapa saja pelaksana dan
penanggungjawab dari penguatan Pendidikan
karakter ~ di  Indonesia.  Sebagaimana
dijelaskan dalam Pasal 12 ayat (1 sampai 4)
pelaksanaan PPK ini dikoordinasikan oleh
Kementerian Koordinator Bidang
Pembangunan Manusia (Kemenko PMK)
yang kemudian dilaksanakan oleh
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
(satuan pendidikan jalur Pendidikan formal
dan informal), Kementerian Agama (satuan
pendidikan jalur formal dan nonformal),
Kementerian Dalam Negeri dan Pemerintah
Daerah.

Penyelenggaraan PPK dilakukan dengan
menggunakan prinsip sebagai berikut:

1) Berorientasi pada berkembangnya
potensi peserta didik secara menyeluruh
dan terpadu;

2) Keteladanan dalam penerapan
Pendidikan karakter pada masing-masing
lingkungan Pendidikan;

3) Berlangsung melalui pembiasaan dan
sepanjang waktu dalam kehidupan sehari-
hari.

Nilai-nilai yang dikembangkan dalam
Pendidikan budaya dan karakter bangsa
Indonesia secara khusus diidentifikasi dari
empat sumber: (1) Agama, (2) Pancasila, (3)
Budaya, dan (4) Tujuan Pendidikan. Empat
nilai  tersebut mempresentasikan bahwa
masyarakat Indonesia adalah masyarakat yang
beragama, oleh karena itu kehidupan
individu, masyarakat, dan bangsa selalu
dilandaskan pada ajaran agama. Negara
Kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas
prinsip-prinsip kehidupan kebangsaan dan
kenegaraan yang disebut Pancasila, oleh
karena itu sudah semestinya kalau Pancasila
menjadi sumber nilai dalam berkehidupan.
Posisi budaya sebagai sumber nilai juga tidak
dapat diabaikan, demikian juga dengan tujuan
Pendidikan nasional yang didalamnya telah



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

dirumuskan kualitas yang harus dimiliki
warga negara Indonesia (Puskur, 2010)

Untuk menerapkan Pendidikan secara
tepat guna diperlukan strategi pelaksanaan
Pendidikan karakter yang dapat diterapkan
pada sekolah atau pondok pesantren yaitu (1)
pembelajaran (teaching), (2) keteladanan
(modelling), (3) penguatan (reinforcing), dan
(4) pembiasaan (habituating). (Sudrajat,
2011)

Sangat pentingnya pendidikan karakter
ini, maka semua pihak harus bahu-membahu
untuk saling menjalankan perannya dalam
menjalankan dan melaksanakan Pendidikan
karakter baik itu dari keluarga, masyarakat,
lembaga pendidikan, dan pemerintah.

Dengan demikian, pelaksanaan
Pendidikan karakter tentu tidak sekedar
mengajarkan perihal benar dan salah. Akan
tetapi lebih dari itu, Pendidikan karakter
memerlukan usaha sadar dan sengaja untuk
menanamkan berbagai

Aspek Pendidikan karakter di Pondok

Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah
Pendidikan  di  pondok  pesantren

khususnya pesantren salaf mempelajari kitab-

kitab klasik yang berkaitan dengan tauhid,
tasawuf, figh dan agidah ahlag serta kitab-
kitab lain sebagai bekal kehidupan tidak
hanya di akhirat tetapi kehidupan dunia para
santri di masa depan.

Tahapan proses pembelajaran kitab

kuning sebagai berikut: (Sumardi, 2012)

1) santri diberi waktu kurang lebih sepuluh
hari di pondok untuk bersosialisasi dan
orientasi pengenalan pesantren. Kegiatan
ini meliputi pengenalan sesama santri,
pemahaman  aturan-aturan  pondok
pesantren, pengenalan kebiasaan-
kebiasaan yang  dilaksanakan  di
pesantren, dan sebagainya.

2) Santri belum berhubungan langsung
dengan kiai, namun belajar dahulu
kepada santri yang senior atau ustadz

25

dalam hal; belajar dzikir, barzanji,
sholawat, doa-doa, baca Al-Qur’an,
adzan, igomah, sholat sunah dan fardlu
dan hal-hal lain baik yang berkenaan
dengan Pendidikan, pembelajaran, etika,
tata krama dan sebagainya.

3) Santri di tes oleh kiai dalam membaca al-
qur’an melalui tadarus sampai khatam
Al-qur’an. Apabila bacaannya sudah
baik dan telah menghatamkan Al-qur’an,
santri tersebut telah lolos seleksi awal.

4) Tahap selanjutnya santri menjalani tes
kemampuan ilmu dan praktik Nahwu dan

Shorof. Penguasaan ilmu dan
keterampilan  Nahwu dan  Shorof
merupakan syarat utama sebelum

seorang santri belajar kitab kuning.
Apabila tes Nahwu dan Shorof telah
lulus, santri diperbolehkan mengikuti
untuk mengkaji kitab kuning. Jika belum
lulus, santri tersebut harus belajar Nahwu
dan Shorof dahulu di level ulla atau
wusto.

Pendidikan karakter pada pondok
pesantren ditekankan oleh kiai sebagai figure
sentral yang kemudian diteruskan kepada
lurah pondok dalam bentuk peraturan pondok
pesantren yang harus ditaati oleh semua
warga pondok pesantren. Dalam hal ini
pondok pesantren Misbahul Huda Al-
Amiriyah Kambangan mempunyai peraturan
mengikat berkaitan dengan tata tertib santri di
lingkungan pondok pesantren.

Beberapa materi pembentukan karakter
yang diberikan oleh pondok pesantren
Misbahul ~ Huda  Al-Amiriyah  adalah
achievement motivation training (AMT),
kedisiplinan, ubudiyah, shalat berjamaah, dan
pengajian kitab kuning yang dilakukan secara
teratur kepada para santri. Peraturan yang
menjadi kebijakan tidak popular bagi santri
seperti halnya pada pondok pesantren lainnya
adalah santri dilarang keras membawa
handphone (HP), laptop dan sepeda motor



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

serta barang-barang berharga. Larangan
tersebut diberikan untuk membentuk karakter
dan kekhusyukan para santri dalam mengikuti
pelajaran di pondok pesantren. (Hasil
wawancara dengan KH. Syamsul Ma’arif,
M.Pd.l Pengasuh Ponpes Misbahul Huda Al-
Amiriyah)

Pembentukan karakter ini tidak hanya
diterapkan bagi santri mukim, santri-santri
non-mukim yang juga siswa-siswa pada
Lembaga Pendidikan dalam naungan pondok
pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah juga
diberikan  Pendidikan  karakter — melalui
pesantren kilat, pada kegiatan tersebut
harapannya terbentuk siswa yang berjiwa
santri. (Hasil wawancara dengan Gus Adib
Khoiruzzaman Pengurus Ponpes Misbahul
Huda Al-Amiriyah)

Selain  peraturan tersebut, pondok
pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah juga
mempunyai tata tertib santri sebagai berikut:
1) Semua santri wajib menjaga nama baik

pondok pesantren dan pengasuh
2) Semua santri wajib mengikuti kegiatan

pondok
3) Memenuhi administrasi bulanan paling

lambat tanggal 10
4) Semua santri wajib menabung
5) Apabila akan pulang, harus izin

pengasuh dan membawa Kkartu izin

pondok. Setelah pulang ditanda tangani
orang tua

6) Apabila keluar pondok, harus izin
pengurus dan memakai kartu izin keluar
serta memakai almamater lengkap

7) Semua santri wajib sholat berjamaah

tepat waktu

8) Semua santri wajib mengikuti diniah
tepat waktu

9) Semua santri wajib mengikuti managib
di Masjid

10) Semua santri wajib berpakaian sopan
11) Semua santri harus memiliki Kartu
Identitas Santri (KIS)

26

12) Semua santri wajib menjaga ketertiban
dan inventaris pondok

13) Semua santri wajib melaksanakan piket
harian

14) Semua santri wajib lapor jika kehilangan
atau menemukan barang

15) Semua santri wajib lapor pengasuh dan
pengurus jika memiliki tamu yang ingin
bermalam.

Pengaruh Budaya Pondok Pesantren Terhadap
Perilaku Santri

Pengaruh  budaya santri  terhadap
perilaku santri sangatlah kental, dimana
budaya lingkungan masyarakat dan kebiasaan
dapat membentuk karakter seorang anak.
Ketika di pondok pesantren pembentukan
karakter santri mempunyai kualifikasi unggul
dengan adanya materi figh, agidah maupun
akhlag  akan memberikan ~ wawasan
pengetahuan santri tidak hanya pada ranah
kognitif semata. Melainkan juga dalam
kontek sikap dan perbuatan sehari-hari.
Pondok pesantren mempunyai otoritas
tersendiri dalam membentuk budayanya,
mengadakan proses belajar dan mengajar
secara integrative serta komprehensif.

Kondisi di Pondok Pesantren Misbahul
Huda Al-Amiriyah Kambangan tidak jauh
beda dengan pondok salaf lain dalam hal
majelis. Posisi Kiyai Syamsul sebagai
pemimpin tertinggi sangat vital dalam dunia
profan dan dunia religious. Titik temu
tersebut ada pada tujuan dari pesantren yang
bermuara pada tafagquh  fi’i-din  atau
mempelajari ilmu agama secara mendalam.
Meskipun di pesantren Al-Amiriyah sendiri
tetap mengadopsi pembelajaran ilmu umum
dengan adanya Madrasah Ibtidaiyah (MI),
Madrasah Tsanawiyah (MTs) dan Sekolah
Menengah Kejuruan (SMK).

Aspek lain yang memuat moral sufistik
juga terintegrasi dalam bentuk kajian figh
sebagai ilmu pokok yang dipelajari pada
pondok, ilmu figh ini diwarnai oleh pikiran-



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA 11
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

pikiran sufisme atau figh sufistik. Oleh sebab
itu, integrasi ilmu-ilmu tersebut merupakan
proyeksi dari pembentukan karakter terhadap
para santri yang harapannya dapat
mengarahkan pada kesuksesan hidup para
lulusannya. Pola tersebut diyakini akan
memunculkan sikap mental positif pada diri
santri sehingga membentuk sikap kolektivitas
yang menjadi dasar terwujudnya culture value
system (system nilai budaya) yaitu suatu
rangkaian dari konsepsi-konsepsi abstrak
yang hidup dalam alam pikiran sebagian besar
dari seluruh santri, mengenai tidak hanya apa
yang dianggap penting dan berharga, tetapi
juga mengenai apa yang dianggap remeh dan
tidak berharga dalam hidup. Dengan
demikian, system nilai budaya tidak saja

Pra
Pelayanan di
Pesantren

Aktifitas
Pendukung

=
(<B]
—
)
c
]
(2]
(5]
o
i<
o
e
e
o
o

Proses Pelayanan
Pendidikan di

Pesantren

berfungsi sebagai suatu pedoman tetapi juga
suatu pendorong perilaku santri dalam
kehidupannya, sehingga berfungsi juga
sebagai suatu sistem tata perilaku santri.
(Zuhriy, 2011)

Mengadopsi rantai nilai pada proses
Pendidikan karakter pada Pendidikan tinggi,
penulis mencoba membuat skema meskipun
sebenarnya perlu dibahas dalam sebuah
Forum Group Discussion (FGD) dengan
pakar untuk adaptasi skema rantai nilai (value
chain) ini apabila diterapkan pada institusi
pondok pesantren. Untuk lebih jelasnya bisa
dilihat gambar 1.1 dibawah ini.

Pelayanan
Alumni

Manfaat
yang
didapat
pengguna

Budaya Organisasi

Berbagai unit dan satuan kerja di Pesantren

Gambar 1.1 Rantai Nilai Proses Pendidikan Karakter Pondok Pesantren

Pada gambar diatas lebih fokus pada
aspek mutu lulusan dari pondok yang sudah
mendapatkan proses pelayanan Pendidikan di
Pesantren yang akan muncul output atau
lulusan yang mempunyai karakter dan

27

moralitas yang lebih baik. Dari gambar diatas
tersebut jika diaplikasikan dalam sebuah
gambar, proses Pendidikan karakter di
pondok pesantren



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA 11
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2019

Proses Pendidikan Karakter
Di Pondok Pesantren

Calon Santri

v
Tafaqquh fiddin

.
+

Lulusan
Berkarakter

Fedback

Matri keagamaan

Life Skill

pembentukan moral

Gambar 1.2 Proses Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren

Customers Pemerintah, Masyarakat
dan dunia kerja
Actors Pengurus Pondok
Pesantren dan Dewan
Guru
Transformation Materi Pembentukan
Process Karakter Santri/Siswa
Worldview Terbentuknya Santri
yang berkarakter
Owner Masyarakat dan bangsa
Indonesia
Environmental Kebijakan  pendidikan

karakter, tata tertib,
budaya pesantren
Namun setidaknya ada beberapa hal
yang sebenarnya menarik manakala proses
pembentukan karakter santri melalui proses
budaya pendidikan pesantren salaf pada
Pesantren Misbahul Huda Al-Amiriyah

Kambangan, penulis mencoba

Constraints

mentransformasikan peran pondok pesantren
dalam Pendidikan karakter generasi bangsa
dalam bentuk analisis CATWOE vyang
dijabarkan sebagai berikut:

Sekedar pengetahuan, dalam Soft System
Methodology (SSM) CATWOE analysis ini
digunakan untuk menguji root definition atau
masalah terhadap sistem yang ada dalam pola
pelaksanaan pendidikan karakter. Namun jika
dirunut terlalu jauh maka penulis melakukan

pembatasan  dalam  pembahasan  serta
menempatkan CATWOE analysis ini dalam
rangka mengetahui transformasi  peran

pondok pesantren dalam Pendidikan karakter.
Penjelasan dari analisis CATWOE diatas

adalah sebagai berikut:

1) Customers

/O\_/

utput

Pemerintah



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

2)

3)

4)

5)

6)

Penerima manfaat atau customer dari
berhasilnya Pendidikan karakter di
pesantren adalah pemerintah, masyarakat
dan  dunia  usaha/kerja.  Dengan
keberhasilan  penerapan  Pendidikan
karakter ~ bagi  santri/siswa  tentu
memberikan manfaat yang luas bagi
pemerintah, masyarakat dan dunia kerja.
Actors

Penentu keberhasilan dari kegiatan
pembentukan  karakter  siswa/santri
adalah pengurus pondok pesantren dan
dewan guru

Transformation Process

Sebuah program dan kebijakan tentu
membutuhkan materi yang mempunyai
capaian-capaian dan target. Maka dalam
proses pelaksanaan Pendidikan karakter
di pesantren membutuhkan materi
pembentukan karakter santri/siswa yang
disusun dengan melihat kemampuan
siswa dan disesuaikan dengan kurikulum
yang sudah ditetapkan.

Worldview

Sebuah program Pendidikan karakter
tentu tujuannya adalah terbentuknya
santri/siswa yang mempunyai karakter
baik secara akademis, non-akademis

serta mempunyai moral dan sopan
santun.
Owner
Pemilik dari keberhasilan Pendidikan

karakter adalah pemerintah, keluarga
santri/siswa, masyarakat dan bangsa
Indonesia

Environmental Constraints

Agar program Pendidikan karakter
berhasil maka dibutuhkan instrumen
yang tepat seperti paying hukum dari
pemerintah, komitmen dari pengurus
untuk menerapkan tata tertib pesantren
serta  budaya pesantren  melalui
keteladanan dari Kiai dan guru.

29

Sebenarnya untuk dapat mengetahui
peran pondok pesantren dalam menjalankan
Pendidikan pesantren perlu pendalaman
penelitian yang lebih seksama, karena tipikal
pesantren salaf itu juga berbeda-beda masing-
masing pesantren mempunyai kekhasannya
tersendiri untuk dapat melihat lebih detail
perlu kita rinci masing-masing pesantren
namun tentu membutuhkan waktu yang tidak
sebentar untuk melakukan penelitian tersebut.
Akan tetapi, pola ini sedikitnya memberikan
gambaran mikro bentuk peran Pendidikan
karakter pada pondok pesantren terutama
pesantren salaf yang sudah barang tentu ada
beberapa  kesamaan  penerapannya  di
pesantren salaf yang lain.

PENUTUP

Kesadaran moral merupakan sesuatu yang
penting disamping dengan adanya kemampuan
intelektual (1Q) juga perlu adanya kemampuan
mengendalikan emosi (EQ). untuk
mengembalikan kesadaran moral pada manusia
tersebut diperlukan adanya Pendidikan karakter
sebagai jalan yang muaranya pada kemaslahatan
sesama manusia, agama, bangsa dan negara.
Kewajiban menerapkan Pendidikan karakter tidak
hanya ada pada pemerintah dan Lembaga
Pendidikan saja, pada sekup terkecil lingkungan
keluarga merupakan bagian terpenting dari
terbentuknya karakter manusia, masyarakat juga
harus menjadi pelopor Pendidikan karakter bagi
generasi mudanya, media massa juga mempunyai
andil yang sangat penting dalam membentuk
karakter bangsa. Oleh sebab itu, semua elemen
bangsa ini harus bahu-membahu bekerjasama
dalam tanggung jawab ini.

Pondok  pesantren  sebagai  lembaga
pendidikan keagamaan asli produk Indonesia juga
sangat berkepentingan untuk membangun moral
bangsa melalui  Pendidikan agama dan
kebudayaan Indonesia yang dikemas melalui
Pendidikan yang khas pada pondok pesantren.
Sebesar apapun pengaruh globalisasi pada
Pendidikan pesantren, pondok pesantren harus

2019



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II
22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan

Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia

ISBN : 978-623-7619-03-1

tetap teguh untuk tetap memberikan khazanah
budaya bangsa yang sudah dijalankan turun
temurun oleh para kiai di pesantren.

UCAPAN TERIMA KASIH

Kami mengucapkan terima kasih kepada
pengurus dan pengasuh Pondok Pesantren
Misbahul Huda Al-Amiriyah yang sudah
mengijinkan kami untuk melakukan penelitian ini.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. 2010. Pendidikan
Karekter: Mengasah Kepekaan Hati
Nurani. Materi Sarasehan Nasional
Pendidikan Karakter Ditjen Dikti
Kemendiknas. Yogyakarta. 15 April
2010.

Albertus, Doni Koesoema. 2010. Pendidikan
Karakter: Strategi Mendidik Anak di
Zaman Global. Jakarta: Grasindo.

Aunillah, Nurla Isna. 2011 Panduan
Menerapkan Pendidikan Karakter di
Sekolah, Yogyakarta: Laksana

Bakhtiar, W. (1990). Laporan Penelitian
Perkembangan Pesantren di Jawa Barat.
Bandung: Balai Penelitian IAIN Sunan
Gunung Jati.

Balitbang Puskur. 2010. Pengembangan
Pendidikan Budaya dan Karakter
Bangsa: Pedoman Sekolah. Jakarta:
Kemdiknas Balitbang Puskur.

Checkland, Peter. 2000. “Soft System
Methodology: A ThirtyYear
Retrospective”. System Research and
Behavioral Science: John Wiley &
Sons, Ltd.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: studi
pandangan hidup kyai dan visinya
mengenai masa depan Indonesia.
LP3ES.

Ghazali, M. Bahri. 2003. Pesantren
Berwawasan Lingkungan. Jakarta: CV.
Prasasti.

Hasan, Said Hamid, dkk. 2010.
Pengembangan Pendidikan Budaya dan

30

Karakter ~Bangsa. Jakarta: Pusat
Kurikulum dan Perbukuan Balitbang
Kemdiknas.

Kebijakan Nasional Pembangunan Karakter
Bangsa Tahun 2010-2025. Jakarta;
Pemerintah Republik Indonesia.

Koentjaraningrat. 1976. Kebudayaan,
Mentalitet dan Pembangunan. Jakarta:
Gramedia.

Lickona, Thomas. 1991. “Educating for
Character: How Our School Can Teach
Respect and Responsibility”. New
York: Bantam Books.

Ma’arif, Syamsul. 2012. “Transformative
Learning Dalam Membangun Pesantren
Berbasis Multikultural.” Jurnal
Pembangunan Pendidikan: Fondasi
dan Aplikasi 1: 58-71.

Peraturan Presiden Nomor 87 tahun 2017
Tentang Penguatan Pendidikan
Karakter.

Sjarkawi. 2006. Pembentukan Kepribadian
Anak:  Peran Moral, Intelektual,
Emosional dan Sosial sebagai Wujud
Integritas Membangun Jatidiri. Jakarta:
Aksara.

Sukemi, M. Buchory. 2012. Implementasi
Pendidikan Karakter di Indonesia
Dalam Seting Sekolah. Yogyakarta:
Seminar  lkatan  Alumni  (IKA)
Universitas Negeri Yogyakarta,
“Implementasi  Pendidikan Karakter
dalam Membangun Bangsa.

Sumardi, Kamin (FPTK  Universitas
Pendidikan Indonesia Bandung). 2012.
“Portrait of Character Education in
Salafiah Boarding School.” Jurnal
Pendidikan Karakter 3.

Sunyoto, Agus. 2015. Atlas Walisongo Buku
Pertama yang Mengunkap Wali Songo
sebagai Fakta Sejarah. Malang: Pustaka
Iman.

SUPRIYANTO, E. E. S. E. E. PENERAPAN
NILAI-NILAI PANCASILA DALAM
KEBIJAKAN EKONOMI DI

2019



PROSIDING | SEMINAR NASIONAL PENDIDIKAN IPA II

22 Agustus 2019, Prodi Pendidika IPA Fakultas Keguruan dan [lmu Pendidikan 2019
Universitas Pancasakti Tegal Provinsi Jawa Tengah Indonesia
ISBN : 978-623-7619-03-1

KABUPATEN TEGAL 2009-2014.
Politika: Jurnal llmu Politik, 4(1), 80-
88.

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003
Tentang Sistem Pendidikan Nasional

Zuhriy, M Syaifuddien (UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta). 2011. “Budaya Pesantren
Dan Pendidikan Karakter Pada Pondok
Pesantren Salaf” Walisongo 19.

31



